

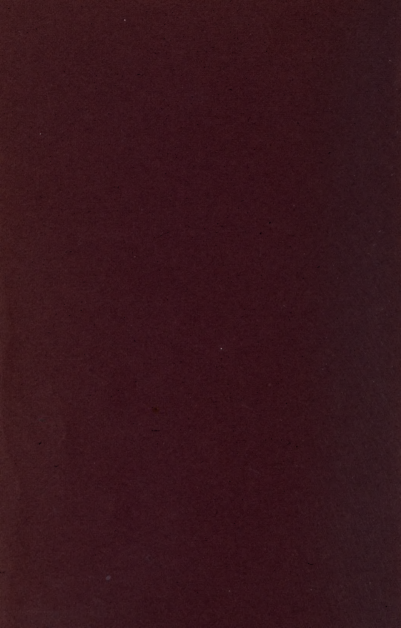
# Goethes Faust

VOD

Kano Fistjer



UNIVERSHY OF: TORONTO

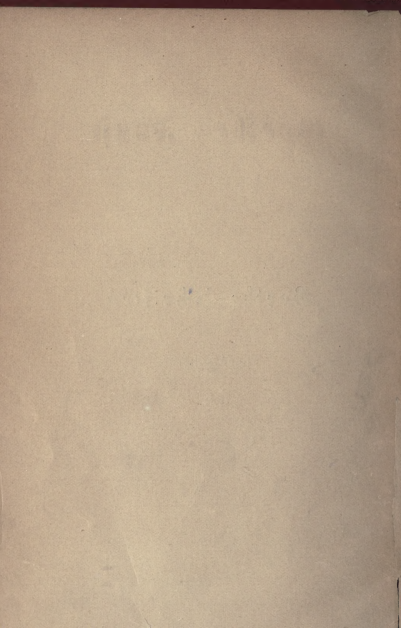


## Boethe-Schriften

non

Kuno Fischer.

6.



Test.

# Goethes Faust

Von

Kuno Fischer

Grfter Band Die Fauftdichtung vor Goethe

Fünfte Auflage



69443

Seidelberg Carl Winter's Universitätsbuchhandlung



Alle Rechte, besonbers bas Recht ber überfegung in frembe Sprachen, werben porbehalten.

## Vorwort zu der ersten Gesammtausgabe des Faust in vier Bänden.

Es war noch in meiner jenaischen Zeit, daß ich vor achtunddreißig Jahren zum erstenmal "Kritische Borlesungen über Goethes Faust" angekündigt und gehalten habe. Seitdem sind diese akademischen und privaten Lehrvorträge im Zusammenhange mit der rastlos fortschreitenden Faustsorschung von Zeit zu Zeit wiederholt worden, das letzte Mal während des Sommers 1901 in der hiesigen Universitätsausa vor einer Zuhörerschaft von füns- bis sechshundert.

Ms ich in den Anfängen der Wiedererneuerung meiner hiefigen akademischen Lehrthätigkeit von der frankfurter Mufeumsgesellschaft eingelaben wurde, einen Chklus von Borträgen in dem dortigen Saalbau zu halten, so habe ich die Idee und Composition des goetheschen Faust zu meinem Thema genommen und die darüber in den Wintermonaten 1877 gehaltenen Vorträge erst in der deutschen Rundschau (IV. Seft 1 und 2), bann im Berlage ber 3. G. Cotta'ichen Buchhandlung zu Stuttgart erscheinen laffen. Das Büchlein hatte den Titel: "Goethes Fauft. Ueber die Entstehung und Composition bes Gedichts" (1878). Es gereichte mir zu großer Freude, über Goethes Fauft in Goethes Baterstadt - es ist auch die Baterstadt seines Faust - zu sprechen und mein Werk in der Buchhandlung zu veröffentlichen, welche sich durch die Serausgabe der sammtlichen Werke Goethes und Schillers einen unfterblichen Namen verdient und für alle Zeiten erworben hat.

In seiner zweiten und dritten Auslage (1887 und 1893) erschien mein Büchlein in vermehrter Gestalt als ein Buch in zwei Büchern. Inzwischen hatte sich meine litterarische Geschäftslage verändert. Die hiesige Carl Winter'sche Universitätsbuchhandlung hatte nach zwischen uns getrossener Uebereinkunst meine Hauptwerke mit der Absicht erworben, alle meine Schristen in einer Hand zu vereinigen. Ich kann es nicht unterlassen, hier mit dem Ausdruck der Berehrung und Trauer des langjährigen, nunmehr verewigten Hauptes der genannten Buchhandlung zu gedenken. Es war vertragsmäßig sestgestellt, daß die neue Auslage meines Werkes über Goethes Faust der Winter'schen Universitätsbuchhandlung einverleibt werden solle: Ich erwähne diesen Schicksalbechsel meines Buchs mit einem zwischen guten Erinnerungen und guten Hosspinungen angenehm getheilten Gesühl.

Runmehr erscheint mein Werk in vier Bänden: ber erste umfaßt die Entwicklung der Magussage und Faustdichtung vor Goethe, der zweite die Idee, Entstehung und Composition des goetheschen Faust, der dritte und vierte die Erklärung der beiden Teile des goetheschen Faust nach der Reihenfolge der Scenen.

Beidelberg, den 22. November 1901.

Runo Fischer.

16

### Inhalt.

#### Erfter Band. Die Fauftdichtung vor Goethe.

|     | Erstes Capitel.                     |      |      |     |   | Seite |
|-----|-------------------------------------|------|------|-----|---|-------|
|     | Thema und Aufgabe.                  |      |      |     |   | serre |
| I.  | Die Bedeutung bes Werfes            |      |      |     |   | 11    |
|     | Die Art des Stoffes                 |      |      |     |   |       |
|     | Die Art der Erklärung               |      |      |     |   |       |
|     | 1. Die bogmatische Erklärungsart    |      |      |     |   | 18    |
|     | 2. Die fritische Erklärungsart      |      |      |     |   | 25    |
|     | 3. Die Aufgaben                     |      |      |     |   |       |
|     | Zweites Capitel.                    |      |      |     |   |       |
|     | Ursprung und Charafter der M        | agı  | ısia | ge. |   |       |
| I.  | Der göttliche Charafter ber Magie . |      |      |     |   | 31    |
|     | 1. Die Naturreligion                |      |      |     |   |       |
|     | 2. Die jüdische Religion            |      |      |     |   |       |
|     | 3. Die hellenische Religion und Ph  | ilof | oph  | ie  |   | 36    |
| II. | Der diabolische Charafter der Magie |      |      |     |   | 41    |
| TIT | Die Beitalter und Sauntformen der S | ma   | 2118 | Saa | 0 | 43    |

4. Die leibziger Ueberlieferung . . . . . II. Die fritische Frage: geschichtlich oder mythisch? . . . 104 

| 9]                                         | Inhalt. 177                                 |  |  |  |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|
|                                            | Sechstes Capitel. Seite                     |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Die Voltsbücher. A. Das älteste Saustbuch. |                                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| I.                                         | Die Entstehung der Bolksbücher              |  |  |  |  |  |  |  |  |
| II.                                        | Das älteste Fauftbuch                       |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 1. Der Abfall von Gott und der Pact mit dem |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | Teufel                                      |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 2. Die Unterredung mit Mephistopheles 121   |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 3. Die Weltfahrt                            |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 4. Die zweite Berichreibung. Die Helena und |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | bas Ende                                    |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 5. Die Ausgabe von 1590                     |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 111.                                       | Nebertragung und Fortbildung                |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 1. Die Tobtenbeschwörung vor dem Kaiser 139 |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 2. Die bacchischen Zauberwerke              |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            |                                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Siebentes Capitel.                         |                                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            |                                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | Die Volksbücher. B. G. R. Widman und seine  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Nachfolger.                                |                                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
| т                                          | Widmans Faustbuch                           |  |  |  |  |  |  |  |  |
| л.                                         | 1. Die Tendenz und die Zeitangaben 145      |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 2. Der widmansche Faust                     |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 11.                                        |                                             |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | Pfiger und der Chriftlich Meinende          |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 2. Die Heirathsgeschichte                   |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                            | 3. Die Volksbücher und Goethe 162           |  |  |  |  |  |  |  |  |

| Achtes Capitel.                              | Seite |  |  |  |  |  |  |  |  |
|----------------------------------------------|-------|--|--|--|--|--|--|--|--|
| Christoph Marlowes Sausttragödie.            |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| I. Die Entstehung und Quelle des Stückes     | . 181 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| II. Der Gang bes Stückes                     | . 185 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Neuntes Capitel.                             |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Die deutschen Voltsspiele vom Saust.         |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| I. Die Bühnenspiele                          | . 193 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 1. Marlowes Einwirfung                       |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 2. Verbreitung und Art                       |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 3. Die luftige Person und die Faustkomödie . |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| II. Die Puppenspiele                         |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 1. Entstehung und Charakteristik             |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 2. Simrocks Puppenspiel                      |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| III. Faust, Don Juan und Chprian             |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                              |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Zehntes Capitel.                             |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Leifungs Sauftdichtung.                      |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| I. Leffings Epoche                           | . 225 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 1. Der fiebzehnte Litteraturbrief            |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 2. Das Faustfragment                         |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| II. Die Nachrichten über Leffings Fauft      | . 232 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 1. Das verlorene Werk                        |       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 2. Zwei Fauftbichtungen                      | . 233 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 3. Die Umbichtung ber Sage                   | . 234 |  |  |  |  |  |  |  |  |
| III Rossing und Brothe                       |       |  |  |  |  |  |  |  |  |

#### Erstes Capitel.

#### Thema und Aufgabe.

#### I. Die Bedentung des Werkes.

Mit den siedziger Jahren des vorigen Jahrhunderts kam, wohl vorbereitet, nach einer Entwicklung, die von den dürftigsten Anfängen mühsam
auswärts gestiegen, durch Klopstock beslügelt, durch
Lessing geführt und zu dem Gesühle ihrer Eigenschaften erstarkt war, in die deutsche Empsindungsund Gedankenwelt jene gewaltige Gährung, woraus
die Epoche unserer genialen Dichtung hervorging,
die größte der vaterländischen Litteratur seit Luther.
Aus dem Sturm und Drang jener Jahre stammen
die Anfänge des goetheschen Faust. Mancherlei
Größen rühmt der Tag, die flüchtig sind, wie die
Geschlechter und Interessen des Tages. Was sich
im Lause der Jahrhunderte erhält, fortlebend und

fortwirkend in den Gemüthern, erhebt sich auf die Sohe der Zeit und wächst mit den Zeiten. Solche Größen sind in der Landschaft unserer geistigen Welt wie die Gebirge, zu deren ragenden Gipfeln wir emporschauen. Giner dieser Gipfel ift bas Gedicht, von dem wir reden; es ist der höchste und gehaltvollste Ausdruck eines Menschenlebens, eines der lichtvollsten und reichsten, welche die Welt fah. eines Volkes, eines Zeitalters. In dem Umfange unserer gesammten Litteratur wird kein zweites Gedicht zu nennen sein, von dem man, wie von diesem, sagen kann, daß sein Name und Ruhm so weit reicht, als die äußersten Grenzen der Runde deutscher Dichtung, kein zweites, in welchem der Genius unseres Volkes so fehr eine Urkunde seiner innersten Eigenthümlichkeit erkennt, das er wie das Buch seines Geheimnisses betrachtet und darum mit einer Liebe ergriffen hat, die keine Kritik je wegzureden oder zu erschüttern vermag. Wird doch jeder Deutsche, der einmal die Zauber dieses Ge= dichtes empfunden hat, davon gefesselt und immer von Neuem gelockt, sich in den Genug und die Betrachtung desselben zu vertiefen, als ob nach neuen, reiferen Lebenserfahrungen nun erst ber Zeitpunkt gekommen sei, es wirklich zu verstehen und zu ergründen. Ist uns doch zu Muth, wie dem Dichter selbst, als er nach langen Jahren zu diesem Jugend-werke zurücksehrte, um es neu zu beleben, und jene Worte der Zueignung schrieb: "Ihr naht euch wie-der, schwankende Gestalten, die früh sich einst dem trüben Blick gezeigt!"

In der gesammten europäischen Litteratur giebt es wohl nur ein poetisches Werk, das in der Wirkung auf Volk und Welt sich mit Goethes Faust vergleichen läßt: Dantes Gedicht von der Sölle, dem Fegefeuer und dem Paradiese. Aus dem Ge= nius des italienischen Volkes geboren, ist dieses Gedicht weit hinaus über die nationalen Grenzen eine Offenbarung für die Menschheit geworden; in ihm extennen wir die Weltanschauung, die noch von den Ideen des Mittelalters erfüllt und schon von dem Juge zur Wiederbelebung des Alterthums ergriffen ist. Wie sich die göttliche Komödie zu dem Geiste des italienischen Volkes und zu dem Aufgange der Renaissance verhält, ähnlich verhält sich Goethes Faust zu dem Geiste des deutschen Bolfes und der neuen Zeit. Beide Werke haben ein Thema von ewigem Inhalt: das vom Fall und der Läuterung des Menschen. Darum nenne ich das goethesche Gedicht unsere "divina commedia", es ist nicht als folche entstanden, aber dazu geworden, und es mußte sich zu diesem grandiosen Charakter entwickeln, denn der Reim dazu lag in seiner Herkunft. Schelling nannte es in seinen Vorlefungen über die Methode bes akademischen Studiums "das eigenthümlichste Gedicht der Deutschen" und erkannte schon in dem Bruchstück, daß es ein Weltalter bedeute. "So weit man Goethes Faust aus dem Fragment, das davon vorhanden ist, beurtheilen kann, so ist dieses Gedicht die innerste, reinste Effenz unseres Beitalters, geschaffen aus dem, was die ganze Zeit in sich schloß, und selbst dem, womit sie schwanger war oder noch ist. Daher ist es ein wahrhaft mythologisches Gedicht zu nennen."

#### II. Die Art des Stoffes.

Wenn gefragt wird, in welchem Werke sich unseres größten Dichters Genie und Leben am umsfassendsten und tiefsten abspiegelt, mit ihm zugleich beutsche Gemüthsart und der Geift, der die neue Zeit durchweht, so finden sich diese drei Bedingungen

auf gleicher Höhe nur hier vereinigt. Der Stoff unseres Gedichtes ist rein deutsch und hat eine mehr als zweihundertjährige, volksthümliche Ent-wickelung durchlausen, bevor er in dem bewegtesten Zeitpunkte unserer sich erneuernden Litteratur ein Project Goethes wurde. In dem Leben dieses Dichsters haben Plan, Aussührung und Vollendung seines Faust über zwei Menschenalter erfüllt, deren Zeitraum zur Hälste dem vorigen, zur Hälste diessem Jahrhundert angehört.

Nehmen wir dazu, wie allmählich der Stoff wächst und sich ausbildet, wie naiv, einfach, unscheindar seine Anfänge sind, zuerst Sage im Munde des Bolkes, dann Erzählung in der Form von Bolksbüchern, das beliebteste unserer Bolksschausspiele und Puppenspiele, Bänkelsängerlied u. s. f., so erkennen wir hier die Anlage und den Drang zu einer fortschreitenden Entwickelung, dis der Zeitspunkt und mit ihm das Genie kommt, dem die Bolksendung in einer Beise gelingt, daß sein Werk zwar beständig zur Nacheiserung anlockt, aber zugleich die Bürgschaft in sich trägt, daß es nie wird überstrossen, nie verdunkelt werden. Es ist lehrreich, die Metamorphosen der Faustsage zu versolgen.

Dichterstoffe werden nicht fünstlich gemacht und fabricirt, sie erzeugen sich, wie das Leben selbst, und unterliegen ähnlichen Entwickelungsgesetzen, wie die Bildungssormen organischer Körper. In der Phantasie der Menschen vererben sich diese Stoffe von Geschlecht auf Geschlecht, verändern und wans deln ihre Gestalt nach der Stimmung und Gemüthsart der Zeitalter, denen sie sich anpassen, und sie erreichen ihre volle Entfaltung, wenn im Laufe der Zeit die günstigsten Bedingungen zusammentreffen.

Man kann in der Wahl poetischer Stoffe auf zwei einander entgegengesette Arten fehlgreisen und Werke liefern, die in keiner natürlichen Verwandtsichaft mit dem Volke stehen, dem man sie dietet. So verhält es sich, wenn man Stoffe nimmt, die in der Phantasie der Zeitgenossen keine Vorgeschichte haben, nichts Vererbtes, Empfundenes, Erlebtes, woraus dann Producte hervorgehen, die im Treibshause einer gewissen Gelehrsamkeit gezüchtet und im Vackosen einer armseligen Imagination mundsgerecht gemacht werden. Für solche Dichtungen werden die Zeitgenossen sich nur wenig und künstelich erwärmen auf kurze Dauer. Wenn das Gesbackene altbacken wird, will es kein Mensch mehr.

Ich nenne als Beispiel die Legio jener elenden Geschichtsromane des siebenzehnten Jahrhunderts, deren einziges und wohlthätiges Gegentheil der Simplicissimus war. Es giebt ähnliche Fabrikate der Gesgenwart, denen das gleiche Schicksal bevorsteht.

Der andere und entgegengesette Fall findet statt. wenn Stoffe gewählt werden, bei denen die Bor= geschichte in den Herzen der Menschen keineswegs fehlt, vielmehr im vollsten Maße vorhanden ist: Gegenstände, die seit Sahrhunderten Gemuth und Phantasie der Generationen erfüllt haben, und zwar in einer so gultigen, eingelebten, unantastbaren Form, daß wir uns ihrer nicht mehr entwöhnen tonnen und wollen; fie ist dergestalt mit der Sache zusammengewachsen, daß die lettere sich nicht davon ablösen und in der Werkstätte eines Dichters um= gestalten läßt. Man foll einen Inhalt, der in welt= kundigen Formen ausgeprägt und erlebt ist, nicht umprägen und mit poetischer Willfür behandeln wollen. Rein Dichter kann in der Darstellung biblischer Stoffe mit der Bibel wetteifern. Ein folder in der Geschichte unserer Litteratur denkwürdiger und lehrreicher Fehlgriff war es, als Klopstock die Hand an die Dichtung des Messias

legte. Und das war ein wirklicher Poet, der für sein Werk die günstigste Zeitstimmung traf!

Ganz anders verhält es sich mit dem goethesschen Faust. Der Stoff war in der Bolksphantasie eingelebt und heimisch, zugleich noch ungestaltet und roh, die erhabenen Züge wohl hier und da kenntslich, aber noch im Rohstoff begraben, zurückgehalten und verpuppt. Wer liest heutzutage noch Klopstocks Messias? Reiner zu seinem Genuß und um das Werk zu erleben. Nur wenige beschäftigen sich das mit aus gelehrten Interessen, um es kennen zu lernen. Und wer liest Goethes Faust nicht? So lange die Menschheit noch poetischer Besriedigungen bedars, wird das Studium und der Genuß dieses Werkes stets eine der höchsten sein.

#### III. Die Art der Erklärung.

1. Die bogmatische Erklärungsart.

Man hat den tiefsinnigen Charakter unserer Dichtung von jeher empfunden und unter der Macht dieses Eindruckes sich daran gewöhnt, den goethesichen Faust als ein schwieriges Problem, als die große Sphing unserer Litteratur zu betrachten. Was

bedeutet das Gedicht? Was ist der Sinn und die Ibee des Ganzen? Wie erklären sich daraus die einzelnen Büge? Wie oft find diese Fragen aufgeworfen und Erklärungsversuche gemacht worden. welche auf die Lösung zielen! Es muffe eine Wahr= heit geben, zu der das Gedicht sich verhalte, wie die Fabel zur Moral; im Besitz dieser Wahrheit tonne man erst das Werk richtig würdigen und seine geheimnisvollen Züge enträthseln; daher tomme alles darauf an, die Grundidee aufzufinden und mit ihr den Schlüssel zum Verständnis. Man hat eine Menge Schlüssel probirt. Es giebt von Kant bis Schopenhauer kaum ein philosophisches Shiftem, das nicht den Versuch gemacht und die Geltung in Anspruch genommen hätte, der Saupt= schlüssel zu sein. Das Werk erschien wie ein philo= sophisches Lehrgedicht im Gewande dramatischer Bilder, wie eine Art poetischer Gnosis; die Er= klärung verlor sich in Ideen und suchte die Züge ber Dichtung, ihre Personen und Scenen sinn= bildlich zu nehmen und allegorisch zu deuten.

Es ift unglaublich, zu welchen Verirrungen der vermeintliche Tieffinn solcher Erklärer geführt und wie viel derselbe im Fach des Absurden geleistet

hat. So ist z. B. die ganze Kerkerscene als eine symbolische Darstellung der driftlichen Glaubens= lehre gedeutet worden. Wenn Fauft mit dem Schlüsselbunde und der Nachtlampe fommt, um Gretchen aus dem Kerker zu befreien, so wollte einer jener Tiefdenker in dem Schlüffelbunde bas Sinnbild falscher Selbsthülfe und in der Rachtlampe bas feichter Verstandesauftlärung entdeckt haben; ein anderer sah in dem dämonischen Sunde ein Symbol des Naturgeistes und in dem aus der Tischlade hervorgezauberten Wein die symbolische Darstellung der Pflanzenmetamorphose; einem britten wurde flar, daß die zechenden Studenten in Auerbachs Reller eine Hindeutung auf die ausschweisende Phantasie der zweiten schlesischen Dichterschule enthalten, und was deraleichen Thorheiten mehr sind. Goethe hat diese Deuteleien nicht ungern gesehen und sogar in einzelnen Fällen durch unverdientes Lob begünstigt. Da er nach seinem eigenen Ausdruck viel in das Gedicht "hineingeheimnist" hatte, so belustigte ihn der Anblick, wie sich die Leute die Köpfe darüber zerbrachen. Man muffe ihnen bisweilen, fagte der Dichter mit Beziehung auf die Walpurgisnacht, so einen Broden

hinwersen, wie den Broden! Am besten auf diese Art Erklärer paßt das bekannte goethesche Wort: "Im Auslegen seid munter, legt ihr's nicht aus, so legt ihr's unter." Ich habe diese Auslegungs=art, die zwar veraltet, doch nicht verstummt ist und immer noch hier und da austaucht, nur deshalb angesührt, um ihren Grundsehler nachzuweisen. Wie falsch sie ist, zeigen die Proben, die sie liesert. Wo aber ist das Irrlicht, dem sie folgt, gleichviel auf welchem Pfade, gleichviel mit welchem größeren oder geringeren Ungeschick?

Um den goetheschen Faust aus einer Grundsidee heraus zu erklären und alles von hier aus zu deuten, müßte der Dichter eine solche Idee dem Ganzen zu Grunde gelegt, er müßte sein Werk aus einem Grundgedanken concipirt, nach einem einsheitlichen Plane gleichsam aus einem Stücke gebildet und zur Veranschaulichung dieser Idee die Geschichte vom Faust entweder ganz oder wenigstens in einer Menge von Zügen ersunden haben. Nur so könnte eine Composition zu Stande gekommen sein, die einer allegorischen Erklärung durchgängig bedürste, nur dann wäre eine solche Methode der Deutung an ihrem Ort. Aber diese Voraussepungen

find zunächst unbewiesen und bei näherer Brüfung in der Hauptsache falsch. Die Sage vom Faust v hat vor den Anfängen des goetheschen Gedichtes eine litterarische Entwickelung gehabt, die fast zwei Jahrhunderte gählt; der Dichter selbst hat diese Sage in den wichtigsten Formen ihrer Ausbildung gekannt und von dem vorgefundenen Stoff mehr Büge entlehnt, als man meinen möchte, fo lange man die vorgoethesche Geschichte der Faustsage nicht genau verfolgt hat. Es ist nicht ohne weiteres an= zunehmen, daß Goethe aus einer Idee fein Werk concipirt und durchgeführt habe; es ist gewiß, daß es nicht in einem Guffe vollendet wurde, vielmehr find sechszig Jahre darüber vergangen, durch viele und große Pausen unterbrochen. Plan und Grund= ibee konnen während dieser Zeit sich verandert, das Gedicht mit dem Dichter selbst sich entwickelt haben; einzelne Theile, in dem Werke, wie es vor uns liegt, unmittelbar verknüpft, find ihrer Entstehung nach durch weite Zeiträume getrennt; es könnte sein, daß sie ihrem Inhalte nach wie durch eine Kluft geschieden sind. Wir werden in der entwickel= ungsgeschichtlichen Betrachtung des goetheschen Faust zu zeigen haben, daß es sich wirklich so verhält.

Das Gedicht hat seine Einheit: sie ist die lebendiaste, die gedacht werden kann, aber sie liegt nicht da, wo man sie gewöhnlich sucht, in einem und demfelben Grundgedanken, der alle Theile trägt und verknüpft, sondern in der Person und Entwickel= ung des Dichters. Dadurch wird freilich der ein= heitliche Charafter der Composition beeinträchtigt, aber der Werth und die Bedeutung des Gedichtes für jeden erhöht, der dem inneren Lebensgange Goethes in seinen verschiedenen Wendungen und Epochen mit gleicher Liebe und gleichem Interesse nachgeht. Er selbst hat seine Dichtungen seine Beichte genannt: das Gedicht vom Faust ist seine vollständigste Beichte, sein Lebensgedicht in einem Umfange, wie kein anderes. Selbst da, wo dieses Gedicht in seinem Leben jahrelang verstummt, und er selbst es nicht mehr hören wollte, redet es durch sein Schweigen. In diesem Lichte betrachtet, als Goethes Lebensgedicht genommen, ist, follte ich meinen, der Werth und die Bedeutung desfelben unbestreitbar in jedem seiner Theile. Man wird davon die Frage nach dem ästhetischen Werthe der einzelnen Theile wohl unterscheiden dürfen; es ist zu erwarten, daß die Urtheile über diesen Bunkt ungleich ausfallen, boch sollte auch die ästhetische Kritik ihr letztes Wort über das Kunstwerk erst aussprechen, nachdem sie das Werk, wie es da steht, durchdrungen und aus dem Entwickelungssgange des Dichters erklärt hat.

Um das Gedicht zu verstehen, muß man vor allem seine Entstehung tennen. Goethe liebte es wohl, den Ursprung seiner Dichtungen geheim zu halten und die Spuren desfelben vor den Augen bes Bublikums zu verhüllen, er wollte nicht, daß man ihm in die Werkstätte fah; darum fand er jene Experimente zur Erklärung seines Faust so ergöplich, da sie augenfällig genug bewiesen, wie wenig den Erklärern die Entstehungsart des Werkes bekannt war; sie nahmen es, als wäre es wie mit einem mal aus dem Geiste des Dichters entsprungen. gleich der Pallas aus dem Haupte des Zeus. Die Gegenstände, es seien Werke der Natur oder der Kunst, als gegeben ansehen, ohne zu fragen, wie und wodurch sie uns gegeben, d. h. wie sie ent= standen sind: darin besteht die dogmatische Vor= stellungsart, die in der Philosophie die vorkanti= schen Standpunkte beherrscht hat und auch allen jenen Erklärungen unseres Gedichtes noch zu Grunde

liegt, welche die Einheit der Idee und Composition ohne weiteres vorausseten.

#### 2. Die fritische Erflärungsart.

Dagegen bezeichnet es den fritischen Standpunkt ber Betrachtung, wenn der Ursprung der Dinge, es seien Werke der Natur oder der Kunft, ergründet und die Veränderungen erflärt werden, aus denen ber gegebene Zustand, das Object, wie es uns vor= liegt, hervorgegangen ift. Entwickelung ift fortge= fette Entstehung : daher die Frage nach der Beschichte und Entwickelung der Dinge mit der nach ihrer Entstehung, die historische Frage mit der fritischen so untrennbar zusammenhängt, daß der missen= schaftliche Charafter diefer Art der Betrachtung und Erklärung der historisch=kritische genannt wird. Es ist die historisch-kritische oder, deutsch zu reden, die entwickelungsgeschichtliche Methode, die wir auf unseren Gegenstand anwenden muffen, um die Wege unserer Untersuchung zu ordnen.

Nun handelt es sich um die richtige Anwendung. Wir brauchen die kritische Methode in die Erklärung des goetheschen Faust nicht erst einzusühren, denn sie ist hier, wie in anderen Gebieten, seit geraumer Zeit invollem Gange. Jene dogmatische Erklärungs-

art, die von falichen Voraussekungen ausging, bem Dichter allerhand Ideen unterlegte und in ihren willfürlichen allegorischen und anostischen Deutel= eien sich ins Absurde verlor, ist ausgelebt und fin= det nur spärliche und verspätete Nachzügler, deren Stimme fast ungehört verhallt; die biographischen und historischen Erklärungsversuche sind an ihre Stelle getreten und bilden die herrschende Richtung. Aber jede Herrschaft ist der Gefahr der Ueber= treibung und Entartung ausgesett, und auch auf unserem Gebiete sind, wie mir scheint, folche Ab= wege bemerkbar. Man kann von der sogenannten historisch=kritischen Methode einen sehr unhistori= schen und unfritischen Gebrauch machen und dadurch zu Annahmen kommen, die an Willkür und Erkunstellung mit den alten dogmatischen Fictionen wetteifern. Wenn dem Dichter Vorstellungen untergelegt werden, an die er nie gedacht hat, so ist es gleichgültig, auf welchem Wege eine solche Unterschiebung geschieht: ob auf dem der philosophischen Speculation oder dem der historischen Gelehrsam= feit. Bur Erklärung ber Sache ift fie unnug. Es ist gut, die Materialien zu erforschen, woraus Boethe seine Dichtungen gestaltet hat, und man

moge hier die Entlehnungen so weit verfolgen, als fie innerhalb seines Bewußtseins und Gesichtskreises nur immer reichen. Was jenseits diefer Grenzen liegt, darf vielleicht für die Geschichte des Gegen= standes oder des dichterischen Stoffes noch bemertenswerth sein, nicht aber für die Entstehung des Gedichtes. Sonft läuft man Gefahr, die Entstehung ohne Rest gleichzuseten der Entlehnung. Nun sehe ich, daß in den heutigen Erklärungen goethescher Werke von vielen eine förmliche Setjiagd auf solche Entlehnungen angestellt wird, wobei die einen die Jäger spielen und die kleineren Leute die Treiber. Man meint wunder was geleistet zu haben, wenn es gelungen ift, Personen und Erlebnisse aufzu= treiben, die dem Dichter da oder dort vorgeschwebt haben können. Ueber seine Erfindungstraft werden große Worte gemacht, in der Sache gahlt fie für nichts. Was der Dichter gibt, muß er irgend= woher haben. Wo hat er es her? Was er fagt, muß irgendwer vor ihm gesagt haben. Wer hat es gefagt? Um einen eifersüchtigen Bräutigam schildern zu können, muß er zuvor jemand gefunden haben, der ihm einen eifersüchtigen Chemann vor= gelebt hat, er findet diesen Jemand, und der zweite

Theil des Werther entsteht. Wenn er den Faust ausrusen läßt: "Zwei Seesen wohnen, ach! in meiner Brust", so werden wir auf die Prioritäten verwiesen und belehrt, wer schon vor Faust zwei Seesen besessen und wer schon vor Goethe von zwei Seesen geredet hat.

In einem seiner Gespräche mit Eckermann bemerkt Goethe gelegentlich: "ich habe immer gefunden, daß es gut sei, etwas zu wissen". Wo hat
er diesen Ausspruch her? Wer hat vor Goethe
gesagt: es ist immer gut, wenn man etwas lernt?
Wer hat diesen tiessinnigen Ausspruch zuerst gethan? Die gründliche Goethesorschung unserer
Tage kann noch so weit kommen, daß sie sich mit
dieser Frage ernsthaft beschäftigt.

#### 3. Die Aufgaben.

Wir werben sehr bald Gelegenheit haben, die Auswüchse der entwickelungsgeschichtlichen Erklärungsart in der Anwendung auf unseren Gegenstand

<sup>1</sup> Bgs. Meine Goethe-Schriften: "Die Erssäungsarten bes Goetheschen Faust". S. 1—33. Kritische Streifzüge wider die Untritif. (Heidelberg 1895.) IV. Gin Faustcommentator S. 87—113. V. Herr Dünzer als Kritiser S. 135—141. (Faust betreffenb.)

an lehrreichen Beisvielen kennen zu lernen. Die richtige Anwendung, die wir uns zur Aufgabe machen, enthält eine Reihe von Fragen, die beant= wortet sein wollen, bevor das Werk im Einzelnen erklärt wird. Es kann von der Idee und Composition des goetheschen Faust erst die Rede sein, nachdem aus dem Leben des Dichters die Entstehung und Weschichte dieses seines Wertes dargelegt worden. Da nun die Faustsage der Stoff ist, welchen Goethe zu seiner Dichtung vorfand, so muß die Entstehung und Ausbildung dieser Sage erörtert fein, bevor die biographische Untersuchung beginnt. Aber auch die Faustsage hat ihre Voraussetzungen und Vor= bilder, sie gehört in die Reihe derjenigen Sagen, welche die Thaten und Schickfale eines Zauberers ober Maaus schildern, und die ich darum Magus= fagen nenne mit demfelben Rechte, wie man von Ritter= und Seldensagen redet. (Das Wort "Zau= bersage" bezeichnet nur die Zaubergeschichten, das Wort "Rauberersage" ist nicht üblich, darum brauche ich den Ausdruck "Magussage".)

Es sind demnach folgende Fragen, in welche sich die Ausführung unseres Themas zerlegt und ordnet:

- 1. Worin bestehen die Charakterzüge der Magussage und die Hauptformen ihrer Entwickelsung vor der Faustsage?
- 2. Worin bestehen die Charakterzüge der Faustsfage und die Hauptsormen ihrer Entwickelung vor Goethe?
- 3. Wie ist Goethes Faust in dem Leben des Dichters entstanden, fortgebildet und vollendet worden?
- 4. Wie verhält es sich mit der Idee und Composition des goetheschen Berks? Anders ausgedrückt: Wie entsteht und entwickelt sich der Plan desselben (die Idee), und wie verhalten sich dazu die Bestandtheile des Ganzen?
- 5. Wie erklärt sich das Gedicht Scene für Scene? Man darf behaupten, daß sich die Magussage in der Faustsage vollendet hat, wie diese im goethesschen Faust. Auch in den Werken der Dichtung und Kunst gilt das Gesetz der Abstammung. Es giebt in dem goetheschen Faust manche Züge vererbter Art, die von seinen Ahnen herrühren, und die Reihe dieser Ahnen ist groß.

#### Zweites Capitel.

#### Ursprung und Charakter der Magussage.

#### I. Der göttliche Charakter der Magie.

1. Die Naturreligion.

Die Magussage beruht auf dem Glauben an die Magie, und dieser selbst wurzelt in einer religisösen Weltanschauung, die, wie mannichsaltig die Abstusung ihrer Formen und Bildungszustände auch ist, den Thpus der Naturreligion oder des Göttersglaubens, also den Charakterdes Heidenthums trägt, das in den Culturvölkern der vorchristlichen Welt, ausgenommen das jüdische, seine weltgeschichtliches Entwickelung durchlausen hat. Der Glaube an die Magie hat die Vergötterung der Naturkräfte zu seiner Voraussehung und die der Menschenkraft zu seinem Thema. Wer die in der Welt wirksamen Götterkräfte zu erreichen und sich anzueignen vers

mag, wer die Mittel besitzt, auf und durch sie zu wirken, der hat etwas in sich von der Göttermacht und beherrscht den Natursauf, dem die anderen Sterblichen unterliegen; er erscheint in ihrer Mitte wie ein Gott, der alle überragt, er ist der gewaltige und mächtige Mensch, ein Magus.

Den Naturlauf beherrschen heifit die Macht über Beit und Raum, über die bildenden und zerstörenden Kräfte der Elemente, über Leben und Tod haben: die Ausübung dieser Macht besteht in der Beis= fagung ober Borhersagung fünftiger Dinge, in dem Bervorrufen günftiger wie ungünftiger Bitterungszustände, in der Heilung wie Erzeugung der Krankheiten aller Art, in der Lebenserhaltung und Todten= beschwörung: die Magier sind daher Seher und Bropheten, Wettermacher, Wunderärzte und Netromanten. Da die wunderbare Erkenntniß der Zu= kunft an gewisse Zeichen gegenwärtiger Dinge geknüpft ift, die nur dem magischen Seherblick ein= leuchten, so find fie Zeichendeuter und vor allem, da die Zeit durch den Lauf der Gestirne bestimmt wird, Aftrologen. Die Phantafie der Naturreligion personificirt die Naturkräfte, die schaffenden wie die zerstörenden, d. h. sie verwandelt dieselben in Dämonen wohlthätiger wie verderblicher Art, in gute und böse Geister. Der Glaube an die Magie hängt daher mit dem Dämonenglauben sehr genau zusammen: es wird geglaubt, daß gewisse Menschen im Bunde mit den Dämonen stehen, daß ihnen die Macht über dieselben verliehen ist, daß sie die Krast haben, die Geister zu beschwören und zu beherrschen. Und wie die letzteren in gute und böse zerfallen, so scheidet sich demgemäß auch die Magie in die beiden Arten der wohlthätigen und verderblichen, der himmlischen und irdischen, der weißen und schwarzen Zauberkunst.

Nun bestehen die Götterdienste oder Culte in der Berrichtung gewisser Werke zur Verehrung und Ergötzung der Götter; diese freuen sich, wenn sie verherrlicht, und zürnen, wenn sie vernachlässigt werden. Solche Werke sind hauptsächlich die Opfer. Durch ein regelrechtes Opser wird auf den Willen der Götter eingewirkt, ihre Gunst gewonnen, ihre Kraft und Hülse zum Eingriff in den irdischen Lauf der Dinge herabgelenkt: diese Art magischer Wirtssamkeit heißt Theurgie. Daher ist aller Cultus, der zur Ergötzung der Gottheit oder der Götter ausgeübt wird, theurgisch und magisch, und zwar

ist derselbe nicht bloß eine Art der Magie, sondern deren Quelle und Grundlage, denn alle übernatür= liche Wirksamkeit muß von den Göttern ausgehen und den Menschen verliehen werden, sie wird nur folchen Menschen verliehen, die mit den Göttern im nächsten und günstigsten Bertehr stehen: dieser Bertehr ift der Opfercultus, der opferkundige Stand find die Priester, wenn es die Berfassung der Religion und deren Lehre mit sich bringt, daß die Ausübung des Opfercultus das Vorrecht einer besonderen Raste oder eines besonderen Standes ausmacht. hier gelten die Priester als Zauberer im Bunde mit den Göt= tern, im Besitze geheimnifvoller Beisheit und Macht. So verhielt es sich in den Religionen der Chaldäer, Aegypter und Verser, insbesondere wurden die medopersischen Priester später Magier genannt, obwohl in den Urkunden der persischen Religion weder die Bezeichnung noch die Sache zu finden ist und daher mit Unrecht der Rame Boroafter als der große Zauberer der Vorzeit figurirt.

#### 2. Die jübische Religion.

Im Gegensage zu den Naturreligionen der Nach= barvölfer hat die jüdische Religion den monotheisti= ichen Gedanken ausgebildet und fich im Fortichritt ihrer Geschichte zur Einheit und Lauterkeit ber Gottesidee erhoben, sie hat sich theokratisch und prophetisch gestaltet und zulet in starre hierarchische Cultusformen gekleidet, die der Brophet von Naza= reth durchbrach. Der Glaube an den einen Gott, ber dieses Bolk erwählt hat, dasselbe erzieht, seine Schickfale fügt und leitet, lohnend und strafend, züchtigend und verherrlichend, schließt den Wunder= glauben nothwendigerweise in sich : den Glauben an die Wunder Gottes im Gegensate zu denen der Göten. Dieser Gott muß sich auf übernatürliche, b. h. wunderbare Art offenbaren, er muß Wunder thun und wunderthätige Werkzeuge haben. Der judische Glaube fordert, daß sein Gott und seine Propheten ihre Macht durch Zeichen und Wunder beweisen, die mächtiger sind als die der falschen Götter und ihrer Priester; er unterscheidet zwischen wahren und falschen Wundern, zwischen der gött= lichen und dämonischen Magie oder, wenn das Wort Magie nicht von beiden gelten soll, zwischen Wunderthätern und Zauberern: in diesem sieg= reichen Gegensatz erscheint Moses wider die ägnpti= schen Priefter und Elias wider die Baalspriefter.

Doch ist von der späteren Sage auch die Magie im engeren Sinn mit einem der erhabensten Namen der jüdischen Geschichte verknüpft worden, weder mit dem eines Propheten, noch mit dem eines Briefters, sondern mit dem des weisesten der Ronige. der durch seine bewunderungswürdige Welt= und Menschenkenntniß, durch die Bracht und Ueppigkeit feines Lebens, endlich durch feine Dulbsamkeit gegen heidnische Culte bei der Nachwelt in den Ruf eines Maaus gelangte, eines Meisters über die Geister. Noch Sahrtausende nach ihm sind unter dem Namen Salomos magische Schriften, Zauber= und Beschwörungsbücher entstanden, deren eines auch Goethe seinen Faust zur Beschwörung der Elementargeister brauchen läßt: "Für solche halbe Höllenbrut ist Salomonis Schlüssel gut!"

## 3. Die hellenische Religion und Philosophie.

Die hellenischen Götter sind in ihrem Ursprunge Naturmächte, in ihrer Bollendung Menschenideale, Urbilder menschlicher Kraft und Schönheit. Diese Bollendung, die erst den griechischen Göttercharakter ausmacht, war das Werk der Dichtung und Kunst. Homer und Hesiod haben die Götter ihres Bolkes

nicht erfunden, aber hellenisirt. hier hat fich die Naturreligion zur Kunstreligion entwickelt, sie hat sich nicht, wie bei den orientalischen Bölkern, theolo= gisch, sondern ästhetisch gestaltet und ihren Weg nicht zu den Brieftern, sondern zu den Dichtern, Rünst= Iern und Philosophen genommen: es gab daher bei den Griechen keinen besonderen Priesterstand im Besite magischer Geheimnisse. Freilich schließt der Glaube an die Götter auch den an die Magie in fich, denn die Götter beherrichen den Weltlauf und find mit übernatürlichen Kräften begabt; die Tempel= und Opferculte erfreuen ihr Herz und erregen ihr Wohlgefallen, daher besteht ein Band zwischen der Magie und der griechischen Religion. Wer an die Macht und Gunst der Götter glaubt, muß auch an die Zauberfräfte ihres Cultus glauben.

Daß göttliche oder dämonische Kräste den natürslichen Dingen inwohnen, ist die Boraussegung aller Magie; daß Menschen von erhabener Geistesart sich dieser Kräste bemächtigen und durch sie wirken, ist ihr Thema. Gilt nun nach der pantheistischen Grundanschauung, vonwelcher die griechische Philosophie ausging, die durchgängige Belebung und Beseelung aller Dinge, die Allgegenwart göttlicher

oder dämonischer Kräfte in der Körperwelt, so muß der Ratur selbst eine magische Birksamkeit zusgeschrieben werden. Die Verbindungen und Trennsungen der Körper, wodurch die Gebilde der Sinnenswelt zusammengesügt und zerstört werden, erscheinen als die Virkungen der Liebe und des Hasses, der Sympathie und Antipathie. Wer diese Kräfte zu durchschauen und zu lenken versteht, kann die Erscheinungen der Welt harmonisch und disharmonisch gestalten, er gebietet über Wind und Wetter, Gessundheit und Krankheit, Leben und Tod: mit einem Wort er kann zaubern. Hier ist das Band zwischen der Magie und der griechischen Philosophie.

Bir kennen nur einen Philosophen der alten Zeit, der, von solchen Anschauungen ersüllt, sich selbst als einen Magus betrachtet und geschildert hat: Empedokles von Agrigent. Im priesterslichen Schmuck durchwandert er die sicilischen Städte, verherrlicht von allem Bolk und wie ein Heiland erwartet, der, wo er erscheint, die Menschen von Noth und Uebel erlöst:

Seid mir gegrüßt: ein unfterblicher Gott, fein Sterblicher ferner,

<sup>1</sup> Bergl. A. Glabifch: Empedokles und bie alten Agypter.

Wandl' ich bei euch, von Allen verehrt, so wie es sich ziemet. Binden umwinden das Haupt mir und üppig grünende Kränze, Wenn ich so sessicht geschmückt in die blühenden Städte gelange, Werb' ich von Männern und Frauen in Chrsurcht begrüßet, es folgen

Biele Tausende nach, zu erfunden die Wege des Heiles, Sprüche des Sehers bedürfen die einen, die Menge der andern, Schwer von Krankheit und Schmerzen geplagt, begehret des Arxles.

Als der eigentliche hellenische Magus erscheint Buthagoras, der reformatorische Philosoph des sechsten Jahrhunderts. Ob er, wie Empedokles, sich felbst als ein Magus erschien, wissen wir nicht und haben darüber weder sein eigenes Zeugniß noch glaubwürdige Berichte anderer. Doch hatte er durch seine Weisheit und persönliche Erscheinung, wie durch den eigenthümlichen, religiog-sittlichen Charatter seiner Schule einen so mächtigen, geheimnißvollen, durch die Jahrhunderte foriwirkenden Gin= druck hinterlassen, daß die Nachwelt diese erhabene und sagenhafte Gestalt mit der Glorie des religiösen Magus umgab und sein Leben in eine Wunder= geschichte verwandelt. Es geschah in den Zeiten, wo die griechische Welt, schon im Verfall, ihre letten philosophischen Kräfte aufbot, um durch eine reli= giöse Erneuerung der pythagoreischen und der pla=

tonischen Lehre den Götterglauben zu retten, die orientalischen Religionen mit der hellenischen, beide mit der Philosophie zu vereinigen und diese ver= bündeten Armeen in der Gestalt einer heidnischen Weltreligion wider die driftliche ins Feld zu führen. An der Spike steht eine Verson, in der sich alle religiöse Weisheit verkörpert, ein Göttersohn, zur Erleuchtung und Erlösung der Welt gesendet, ein Theurg, Prophet und Wunderthäter im Bunde mit den Göttern: mit einem Wort ein religiöser Magus, der mit Christus nicht bloß wetteifern, sondern ihn überbieten soll. In diesem Sinne hat der Neupythagoreer Apollonius von Thana im ersten Jahrhundert unserer Zeitrechnung den Pytha= goras vergöttert, Philostratus im Anfange des dritten den Apollonius, und nach ihm die Neuplatonifer Vorphyrius und Jamblichus wiederum den Pythagoras. So hat die hellenische Magussage sich antichristlich gestaltet, sie hat ihr Muster eines heidnischen Weltheilandes dem christlichen, ihre Götterföhne dem Gottessohne, den alten Götterglauben dem neuen Gottesglauben entgegen= gestellt. "Unsichtbar wird einer nur im himmel und ein Heiland wird am Areuz verehrt!"

## II. Der diabolische Charakter der Magie.

Das Christenthum bekämpft und stürzt den Götterglauben, es sieht in ihm die feindliche, von Grund aus faliche und verfälschte Religion, das Werk dunkler, dämonischer Mächte. Wer diesem Glauben dient, liegt in den Banden der Dämonen; wer in diesem Glauben Wunder thut, steht im Bunde mit den Geistern der Finsterniß, die ihm helfen. Jest verändern sich die Züge der Magus= fage: an die Stelle der dem Magus verliehenen göttlichen Kraft tritt die diabolische, die Werke der Rauberei erscheinen als die sicheren Reichen des Abfalls von Gott und des Bundes mit dem Bofen. Die Liebe zu Gott fordert und übt Weltentsagung, benn das Reich Gottes ist nicht von dieser Welt, die menschliche Selbstliebe und Selbstsucht fordert ben Weltgenuß. Wer die Güter dieser Welt begehrt, ist schon bestrickt von der Gewalt des Fürsten dieser Welt, von der Macht des Bosen. Wenn er sich ihr ergiebt, so werden die Kräfte des Satans ihm dienstbar, er kann durch sie wirken und mühelos gewinnen, d. h. hervorzaubern, was er wünscht. In dieser teuflischen Kunft besteht jest die Magie. Sie ist ichon im Spiel, wenn uns die Leidenschaften verblenden, sie bethört den Sinn und schafft sowohl die Begierde als deren Befriedigung. So sie ge= bietet, steht es da, das Blendwerk der Leidenschaft. bas Biel felbstfüchtiger und hochmuthiger Bunfche: es sei Ehre und Ansehen, oder Reichthum und Sinnesluft, oder Geisteskraft und höbere. Die Schranken der menschlichen Natur überragende Erfenntniß. Mehr gelten, besiten, vermögen, mit einem Worte mehr sein wollen, als man ift nach dem der Creatur und ihrer Arbeit verliehenen Make, sein Dasein erhöhen, das erhöhte nicht etwa mühevoll erringen, sondern im Fluge ergreifen. ebenso schnell gewinnen, als phantasiren: das ift, was nur die üppiaste und hochmüthiaste Selbstsucht wünschen, nur die Magie gewähren und nur durch ben Teufel bewirken kann. Sie dient den Begierden, die sich von Gott losgeriffen haben. Die ungemeffene Selbstsucht ift ihr Motiv. Bur Selbstverleugnung und Selbstüberwindung bedarf man der Sulfe Got= tes, zum Selbstgenuß und zur stolzen Lebensfahrt mit immer geschwellten Segeln muß der Teufel helsen. Arbeit ist die Ueberwindung; der arbeitslose Genuß, der allezeit fertige, die Befriedigung im Ru

ist das Werk diabolischer Zauberei: es ist ein charaksteristischer Zug der letzteren, der sich in einem der Bolksbücher und in den Bolksschauspielen vom Faust ausgeprägt hat, daß die Höllengeister nach dem Grade ihrer Geschwindigkeit ausgesorscht und der schnellste gewählt wird. Und die Ersüllung der Wünsche ist, wie diese selbst, ein Werk der Imagination, d. h. ein Blendwerk.

# III. Die Zeitalter und Kauptformen der Magussage.

Die Charafterzüge der Magussage unterscheiden sich, wie die religiösen Weltanschauungen, die dem Glauben an die Magie zu Grunde liegen; wir haben in Ansehung dieses Glaubens die vorchristliche, antichristliche und christliche Vorstellungsart unterschieden und in der vorchristlichen Welt auf den Gegensat der heidnischen und jüdischen Religion hingewiesen, welche letztere der göttlichen oder himmlischen Magie (dem Bunderthun) die gottlose oder gößendienerische (das Zaubern) entgegenstellt. Einem ähnlichen Unterschiede werden wir in der christlichen Welt begegnen.

Der heidnische Glaube sieht in der magischen

Wirksamkeit den Ausssluß göttlicher Weihe und Krast, der christliche dagegen eine diabolische Gabe, verliehen für ein abgöttisches oder von Gott abgesallenes Herz. Diesem Glauben gemäß gestalten sich die Züge der Magussage. Die göttlichen Männer der hellenischen Magussage in ihrer antischristlichen Wendung waren Apollonius und Phthagoras. Hier erscheint die Magie im Bunde mit der Religion und Philosophie als der höchste Ausdruck der Frömmigkeit und Weisheit, und da Apollonius selbst Phthagoras verherrlicht hat, so gelte die Phthagorassage, welche ein Werk der Jahrhunderte war, als der eigentliche Thpus der hellenischen Magussage.

Wir werden in der chriftlichen Welt die alte und neue Zeit unterscheiden, welche letztere mit dem sechszehnten Jahrhundert beginnt; die vorhergehenden Zeitalter sind das urchristliche, altkirchliche und mittelalterliche; wir beziehen diese Zeitalter auf die Magussage und unterscheiden demgemäß die urchristliche, altkirchliche, mittelalterliche und die des sechszehnten Jahrhunderts: der Thpus der ersten ist Simon Magus, der Thpus der zweiten Chprian von Antiochien, die früheste und sortwirkende Form der dritten ist die Geschichte vom Theophilus von Adana, der Thpus und der höchste Ausdruck der vierten ist die Geschichte vom Faust.

Da man neuerdings die Legende vom Simon Magus und die vom Chprian sowohl zu der Faustssage als insbesondere auch zu Goethes Faustdichstung in die Beziehung theils der Abstammung theils der Aehnlichkeit hat bringen wollen, so müssen wir diese Figuren etwas näher ins Auge fassen.

## Drittes Capitel.

Die driftliche Magussage der alten Beit.

## I. Simon Magus.

### 1. Simon und Petrus.

Die Apostelgeschichte erzählt in ihrem achten Capitel von einem Zauberer Simon, der in einer samaritanischen Stadt sein Wesen getrieben, sich selbst für etwas Großes ausgegeben habe und von dem Volke als "die Kraft Gottes, die da groß ist", gepriesen wurde. Philippus habe ihn bekehrt, Pestrus aber verdammt, weil er für die Gabe des heisligen Geistes, welche die Apostel durch Handaufslegung mittheilten, Geld geboten habe. Petrus habe darin sein abgöttisches Herz erkannt und ihn zur Buße ermahnt, Simon aber, von dem Worte Petri betrossen, die Fürbitte der Apostel angesleht. Diese Erzählung ist in die Apostelgeschichte so eins

gefügt, daß ihr die Schilberung von der Steinigung des Stephanus und dem Christenhasse des Saulus unmittelbar vorhergeht, und die Schilberung von der Christenversolgung und Bekehrung des letzteren durch die Erscheinung bei Damaskus unmittelbar nachfolgt.

Die Sage von dem Zauberer Simon ift in den Legenden vom römischen Clemens, den sogenannten Clementinen, ausgebildet worden, die im zweiten Sahrhunderte unserer Zeitrechnung aus dem judenchristlichen, dem Apostel Paulus feindlichsten Glaubenskreise hervorgingen. Der Held, den die Ge= schichte des Clemens verherrlicht, ist der Apostel Betrus, bagegen der feindselige und verhafte Mensch, den sie ihm gegenüberstellt, ift der Zauberer Si= mon, der Widersacher der wahren Apostel und ihres rechtmäßigen Oberhauptes, der leibhaftige Anti= petrus, der falsche und unechte Simon gegen ben wahren und echten, mit einem Worte: Simon Ma= aus gegen Simon Betrus. Es scheint, daß in ber Maste dieses Zauberers der judenchristliche Saß den Apostel Baulus kennzeichnen wollte, welcher zuerst die Gläubigen verfolgt, dann sich einer Bision Christi gerühmt, den Schein der Befehrung ange= nommen, die Bürde eines Apostels usurpirt, sich unter die Jünger geschlichen und den Seiden= bekehrer gespielt habe, um das Christenthum durch das Seidenthum zu verderben und den wahren Glauben von Grund aus zu verfälschen: er ist der Feind, welcher das Untraut unter den Weizen ge= faet. Der Glaube unter dem Gesetze ist der mabre, der Glaube ohne Gesetz der falsche; die Rechtfertig= ung durch einen solchen Glauben erscheint der judenchristlichen Gesinnung wie eine Art Rauberei und Glaubensmagie. Bur Wiederherstellung des wahren Glaubens folgt dem falschen Simon der wahre Schritt für Schritt bis in die Hauptstadt der heidnischen Welt: hier in Rom vermißt sich jener in den Himmel zu fliegen und versucht es vor den Augen Neros, wird aber durch das Wort Petri herabgestürzt und zerschmettert.

#### 2. Simon und Selena.

Die judenchriftliche Tendenzdichtung läßt den falschen Simon als den Thpus und Träger der Frelehre erscheinen. Gleichzeitig mit der Ausbildung der clementinischen Legenden entstehen jene gnostischen Borstellungsweisen, die das Christenthum von seinen geschichtlichen Burzeln loszulösen, die Thatsache der

Erlösung in fosmogonische Mithen und die Verson des Erlösers in eine bloke Theophanie oder magische Erscheinung, die nur zum Scheine als Mensch ge= lebt und gelitten habe, umzuwandeln und zu ver= flüchtigen suchen. Simon Magus wird nicht bloß sum Saupte, sondern felbst zum Gegenstande einer biefer anostischen Secten gemacht und als eine Offenbarung des Urwesens, als "die große Kraft Gottes", die welterleuchtende und welterlösende, vergöttert. Aus ihm geht die Idee der sinnlichen, leidenden und zu erleuchtenden Welt hervor, aus dieser Idee erzeugt er die Welt. Mythisch ausgedrückt, erscheint die Erzeugung als Vermählung und geschlechtliche Baarung: die große Kraft Gottes vermählt sich mit der Weltidee (enivoia), die männliche Gottheit mit der weiblichen, der Sonnengott mit der Mondgöttin, der Selene oder Helena. So entsteht die anostische Vorstellung von der Vermählung des Simon und ber Selena. Das Licht befämpft und besiegt die Finsterniß, wie die Griechen die Trojaner, mit denen sie um den Besit ber Selena streiten. Jest wird die griechische Heroensage allegorisch als eine Ber= kleidung anostischer Ideen gedeutet und die homer= ische Helena der anostischen gleichgesett. So ent= steht die Borstellung von der Bermählung des Sismon mit der homerischen Helena. Christliche Gegsner haben diesen gnostischen Mythus entgöttert und so zu deuten gesucht, daß sein vermeintlicher Gott ein samaritanischer Zauberer und dessen Genossin Helena eine Buhlerin aus Thruß gewesen sei.

Ob nun ein solcher Goët wirklich existirt hat, bessen Person der Absicht jener judenchristlichen Dichtung zur Maske des verhaßten Apostels dienen konnte, ist eine für unseren gegenwärtigen Zweck gleichgültige Frage.

#### 3. Simon und Faust.

Wir haben die Sage vom Simon Magus nur beshalb näher beleuchten müssen, weil uns die Beshauptung entgegentritt, daß sie als die Quelle der Faustlage und in gewissem Sinne auch der goethessichen Dichtung anzusehen sei. Zur Vergleichung beider und zur Vegründung ihres Zusammenshanges werden besonders drei Züge hervorgehoben.

Der erste ist ganz äußerlich: Simon hat in Rom zu fliegen versucht und ist dabei elend um sein Leben gekommen, Faust macht in Benedig einen ähnlichen Bersuch, der zwar nicht mit seinem Tode, aber jämmerlich genug endet. Hier liegt die Bergleichung der beiden Zauberer so nahe, daß sie mit Händen zu greifen war und schon in einer Schrift, welche dem ältesten Faustbuche vorherging, aussgesprochen wurde. Mit Goethes Faust hat sie nichts zu schaffen.

Die beiden anderen Züge find wichtiger, fie betreffen die Vermählung des Simon mit der Helena und die ihm zugeschriebene geschlechtslose Erzeug= ung eines Anaben durch Elementarmetamorphose, er habe Feuer in Luft, Luft in Baffer, Baffer in Blut, Blut in Fleisch verwandelt und auf solchem Wege einen Menschen entstehen lassen. Man wird in dieser anostischen Vorstellung den Ginfluß alt= ariechischer, insbesondere heraklitischer Naturphilo= sophie nicht verkennen. Simon Magus vermählt sich mit der Helena und bringt einen Homunculus zu Wege. Man weiß, was die Vermählung des Faust mit der Helena sowohl in der Faustsage als in dem zweiten Theile des goetheschen Faust bebeutet: dagegen gehört der Homunculus gar nicht in die Faustjage, sondern nur in den zweiten Theil des goetheschen Faust, wo aber nicht Faust, sondern Wagner es ift, der ihn entstehen läßt.

Bas zunächst die Vermählung mit der Helena be-

trifft, so haben in unserer Zeit Emil Sommer, Baul de la Garde u. a., neuerdinas Rahn die Simonsage geradezu für den Stammvater der Fauftsage erklärt. Sommer hatte behauptet, daß der Verfaffer bes ältesten Volksbuches vom Doctor Faust seine Selena der Geschichte von Simon Magus entlehnt habe. "Man follte meinen", bemerkt Bahn, indem er biefen Sat anführt, "so etwas brauche nur aus= gesprochen zu werden, um anerkannt zu werden."1 Dies ist nun meine Ansicht gar nicht. Solche Behauptungen sind weit leichter gemacht als bewiesen. und es ist gerathener, sie zu prüfen, als ohne weiteres zu bejahen. Der Fauft der Sage wie der goethesche vermählt sich mit der homerischen Selena, der griechischen Selbenfrau, wogegen die Genoffin des Simon eine anostische Figur ift, aus der erst die willfürlichste allegorische Deutung die homerische Selena hat hervorgeben lassen. Diese ist ein Sahr= tausend älter als die gnostische und aller Welt be= fannt, mährend die lettere dem Borftellungsfreise sowohl der Faustsage als der goetheschen Dichtung

<sup>1</sup> Th. Zahn: Enprian von Antiochien und die deutsche Faustlage (Erl. 1882). S. 11.

völlig fremd ist: baher kann von einer Entlehnung nicht die Rede sein.

Um "die Burgeln" der faustischen Selena in ber Simonsage zu erkennen, werden wir von Bahn auf folgende Stelle verwiesen, die in dem ältesten Faustbuche furz nach der Einführung der Belena zu lesen steht: "Wie ihr sehet das Erempel in der Apostelgeschichte am 8. Capitel von Simone von Samaria, der auch viel Volks verführt hatte, denn man hat ihn sonderlich für einen Gott gehalten und ihn die Araft Gottes ober Simon Deus fanctus genannt, dieser aber ward hernach auch bekehrt; als er die Predigt S. Philippi gehört, ließ er sich taufen" u. f. w. Nun möchte ich wissen, wo in dieser Stelle des Kaustbuches und in jener Stelle der Apostelgeschichte, die dem Verfasser vorschwebt, etwas von der Vermählung des Simon Magus mit der Selena geschrieben steht? Faust wird mit Simon, der Zauberer mit dem Zauberer, der Ber= führer mit dem Berführer, der Abtrünnige mit bem Bekehrten verglichen: où est la femme?

Ebenso leer und falsch ist die Behauptung, daß "aus derselben Quelle der uralten Simonsage die Idee des Homunculus geflossen sei". Diese Idee

gehört nicht in die Faustsage, sondern nur in den goetheschen Faust, hier aber stammt der Homunsculus aus der Fabrik Wagners und ist zu einem ganz anderen Zweck ersunden als der gnostische. Bon dem letzteren wußte Goethe nichts. Der Borsbildner seines Homunculus war nicht Simon Masgus, sondern Baracelsus.

Da nun aber die Faustsage schlechterdings von der Simonsage abstammen soll, so hat man doch in jener etwas dem Homunculus Aehnliches auffinden muffen. Zwar ein aus den Elementen ohne Bater und Mutter erzeugtes Geschöpf ist hier mit aller Mühe nicht aufzutreiben, wohl aber ein Kind, bas den Faust zum Bater und die Selena gur Mutter hat. Um also das Menschlein aus der Simonsage in die Faustsage zu transportiren, hat man, wie es scheint, folgenden Schluß für fraftig genug gehalten: der homunculus in der Simonfage ift kein gewöhnliches Menschenkind, Justus Faustus in der Faustsage ist auch kein gewöhnliches Menschenkind, also ist er, gleich dem Homunculus, aus der Simonfage entlehnt. Solche Schluffe find zwar in aller Logif verboten, aber gewissen Fausterklärern erlaubt. Was ist auch bei benen nicht alles erlaubt!

Verfolgen wir den Weg zur Auffindung folcher Faustgenealogien noch einen Schritt weiter. Justus Faustus erbt von seinem Bater den Namen Faustus. Nichts ist natürlicher. Auch der vom Bater auf den Sohn sich forterbende Rame Faustus foll nach Bahns Auffassung der deutschen Faustjage aus der Simonsage stammen, benn in den clementinischen Legenden heißt der Bater des Clemens "Fauftus" und seine Brüder "Faustinus" und "Faustinianus". "Der Rame Faustus ift also auch einer der Fäden, wodurch die geschichtliche Gestalt des Dr. Faustus mit der alten Simonsage verknüpft wurde."1 3ch sehe weder den Faden noch die Fäden. Wenn der Beld unserer Faustsage eine geschichtliche Person dieses Namens war, so ist der lettere in der Sage zur Genüge erklärt. Db der Rame Faustus übers haupt aus der Simonsage stammt, ist fraglich; ob der Name unseres Faust von dort entlehnt ift, noch fraglicher; gewiß aber ist, daß die Bor= geschichte des bloken Ramens nichts über den Rufammenhang der beiden Sagen ausmacht.

Die Helena der Faustsage stammt nicht aus

<sup>1</sup> Ebenbaselbst S. 12-13.

der Simonsage und der Homunculus der Simonsage findet sich nicht in der Faustsage. Als Goethe den Homunculus und die Helena in den zweiten Theil seiner Dichtung einführte, war in seinen Ibeen nichts enthalten, was von der Simonfage hatte beeinflußt sein konnen. Diese ift in ihrer anostischen Form wohl nie in seinen Gesichtstreis getreten, keine Spur zeugt dafür, daß sie ihm vorgeschwebt hat: die Bedeutung, in der jene beiden Gestalten bei ihm erscheinen, spricht dagegen. Bas bleibt übrig? Die Abstammung, die man uns porredet, löst sich in einige Vergleichungen auf, deren Puntte nicht zutreffen und für die Erklärung der Sage und Dichtung vom Faust nichts leisten. Wir seben hier eines jener Beispiele por uns, wie un= richtig die entwickelungsgeschichtliche Methode ge= braucht wird, wenn dem Dichter Entlehnungen ohne jede in seinem eigenen Vorstellungsfreise nachweiß= bare Spur zugeschrieben oder angefünstelt werden.1 Wohl ist es ein schönes Wort Goethes, das Zahn zum Motto seiner Schrift genommen: "Ein holber Born, in dem ich bade, ift Ueberlieferung, ift Bnade".

<sup>1</sup> S. oben Cap. 1. S. 16 flg.

Was aber die Ueberlieferung von Simon Magus betrifft, so hat Goethe in diesem Born nicht gebadet.

### II. Epprian von Antiochien.

1. Die Bedeutung der Legende.

In der Geschichte vom Zauberer Simon, wie sie in den Clementinen enthalten ist, hat sich der Gegensat, von dem das apostolische Zeitalter erspriffen und leidenschaftlich bewegt war, aus den Motiven der judenchristlichen Anschauung seine Legende geschaffen, die als die Magussage des Urschristenthums gelten darf.

Umfassender und gewaltiger ist der Kampf, den das erstarkte, in sich geeinigte, kirchliche Christensthum mit der heidnischen Welt, die es umgiebt, zu bestehen hat. Die heidnische Religion im Bunde mit der griechischen Philosophie ist die seindselige, schon erschütterte Macht, die im Reuplatonismus das Heer ihrer Götter in Reih und Glied wider den Glauben an den Gekreuzigten ausbietet und in den Bundersgeschichten vom Apollonius und Phthagoras die Stärke ihrer religiösen Heroen mit dem christlichen Welterlöser zu messen such. In der Vergötterung des Phthagoras, wie sie in der ersten Hälfte des

vierten Jahrhunderts Jamblichus ausgeprägt hat, fanden wir die griechische Magussage im Kampfe wider den christlichen Glauben. 1

Wenn mitten in diesem Kampfe ein dämonengläubiger Magus sich bekehrt und vor dem Kreuze beugt, so erntet das Christenthum durch seine geistige Macht einen der herrlichsten Triumphe. Dies ist nun das Motiv und Thema der Legende vom Chprian, die in der zweiten Sälfte des vierten Sahrhunderts entstand, in drei Büchern zusammengestellt, dann von der Gemahlin des Raisers Theodosius II., die erst Athenais und seit ihrer Taufe (421) Eudocia hieß, metrisch bearbeitet und von Calberon zum Gegenstande seiner tieffinnigen Dichtung "Der wunderthätige Magus" genommen wurde (1637). Ueber die Entstehung und Ausbil= dung diefer Sage hat Bahn in seiner genannten Schrift neues Licht verbreitet. Wir wollen ihm folgen und sehen, ob wir auch seine Bergleichung dieser Sage mit der Faustsage und der goetheschen Dichtung uns aneignen und brauchen können.2

<sup>1</sup> S. oben Cap. II. S. 31-33.

<sup>2</sup> Coprian von Antiochien und die deutsche Faustsage.

#### 2. Die Geschichte vom Cuprian.

Nach der Legende, die in ihrem zweiten Buche. vielleicht der ursprünglichen Aufzeichnung, die Selbstbekenntnisse und Bufe des Cuprian enthält. war dieser ein Grieche, der frühzeitig in den Cultus des Apollo, die Orgien des Bacchus, die Musterien bes Mithras eingeführt und schon als zehnjähriger Knabe in die Eleusinien und den Tempeldienst der Pallas zu Athen aufgenommen wurde. In Argos lernte er die Mufterien der Hera, auf dem Dlymp die Kräfte und Wirkungen der griechischen Götter kennen, und nachdem er zehn Jahre in Memphis gelebt hatte und hier in die ägnptische Geheimlehre von der Macht und den Zeichen der Dämonen wie von der Herrschaft über die verderblichen Geister eingeweiht worden, ging er nach Chaldaa, um die geheimnisvollen Eigenschaften und Wirkungen des Lichtes, des Aethers und der Geftirne zu erfahren. Aller Mysterien fundig, schloß er einen Bund mit dem oberften der Dämonen; dieser stellte ein Seer hülfreicher Geifter in feinen Dienst, verhieß ihm Beistand in allen Dingen und nach dem Tode den Rang eines Fürsten. Er pries ihn als einen talentvollen Jüngling und sagte: "du strebsamer Chprianus!" Seine Erscheinung war nicht häßlich, sondern voller Glanz und blendend, doch war dieser Dämon, wie der reuige Chprian gesteht, die Quelle der Täuschung und ein Fürst der Sünde; seine Werke waren nur Schatten und Phantome, Dunstsgebilde aus dem Rauche der Thieropser.

Nach seiner Weltsahrt ließ sich Epprian in Antiochien nieder und aalt als ein berühmter Philo= foph und Magus. Sier lebte Jufting, eine driftliche Jungfrau von wunderbarer Schönheit, die Tochter heidnischer Eltern, bekehrt durch das Wort von der Erlösung, wie einst Thekla in Ikonium durch die Predigt des Paulus. Ihr Glaube bekehrte auch die Eltern, ihre einzige Liebe war Christus, ihr einziger Bunsch das nur ihm gewidmete, keusche ehelose Leben. An ihrer Frömmigkeit scheiterten die Liebesbewerbungen des Aglaidas, eines reichen und vornehmen Jünglings, der zulett den Chprian bat, ihm das Mädchen durch magische Kräfte zu gewinnen. Aber der Magus wurde selbst von heftiger Liebe zu Justina ergriffen und rief seine Dämonen zu Sülfe. Doch waren die verführerischen Künste derselben umsonst, sie konnten mit erotischen Anwandlungen wohl ihre Sinne erregen, aber ihr Berg widerstand; sie konnten wohl ihr Schattenbild den Liebhabern vorzaubern, aber wie diese es er= greifen wollten, zerfloß es in Rauch. Es gab ein Beichen, welches die Jungfrau schütte, und vor dem selbst der gewaltigste der Dämonen, wie er es fah. zitterte: das des Kreuzes! Chriftus und sein Zei= chen waren mächtiger als alle Magie. Dieses Be= fenntnik ihrer Ohnmacht mußten als ihr lettes Ge= heimniß die Dämonen dem Cyprian offenbaren und dadurch selbst den Glauben an den Gefreuzig= ten in ihm hervorrufen. Aus dem berühmten Ma= gus wurde ein reuiger Gunder, ein bekehrter und buffertiger Chrift, ein Sort der Gläubigen, ein Bresbnter, Bischof und Märtnrer. Gemeinsam mit Justina duldete er den Märthrertod so uner= schrocken und freudig, daß sein Borbild sogar die Jungfrau stärkte.

Als Zeitpunkt und Beranlassung dieses Marthriums nennt die Legende die Christenversolgung unter Claudius. Da eine solche nicht stattgesunden hat, und das Zeitalter Chprians unmöglich das jenes Kaisers sein kann, so hat statt Claudius eine spätere Hand Diocletian geschrieben, dessen Rame

die letzte große Christenversolgung bezeichnet. In der sogenannten "legenda aurea", einer späteren Bearbeitung unserer Sage, welche Calderon benutt hat, soll es die frühere Christenversolgung unter dem Kaiser Decius gewesen sein, aus welcher Chprians Marthrium hervorging.

Es scheint, daß Vorstellungsweise und Züge verschiedener Zeitalter sich in die Ausbildung unserer Legende gemischt haben. Der Philosoph und Magus Enprian wird so geschildert, daß wir im Hintergrunde die neuplatonische Lehre, die Schule des Jamblichus, die Zeit des abtrünnigen Julian wahrenehmen können, während der Bischof und Märthrer Enprian Züge an sich trägt, die von dem Borbilde des kirchengeschichtlichen Chprian, des Bischofs von Karthago, der unter Valerian den Märthrertod erslitten hat (258), entlehnt sein mögen. 1

#### 3. Cyprian und Faust.

Zwischen dem Magus der kirchlichen Legende des vierten und dem der-deutschen Bolkssage des sechszehnten Jahrhunderts ist die Aehnlichkeit wie

<sup>1</sup> Ebenbas. III. S. 82-87. S. 104 fig.

der Gegensat so bedeutsam, daß sie uns gur Ber= aleichung auffordern. Aus dem Drange nach Er= kenntniß, aus der Begierde nach Herrschaft und Genuß hat jeder von beiden den Bund mit den Dämonen geschlossen und ist ein Magus geworden. Aber Chprian kommt durch den Abfall von den Dämonen und der Magie zum Glauben, während Fauft durch den Abfall vom Glauben zum Bunde mit bem Teufel und zur Magie gelangt: jener beginnt als heidnischer Philosoph, erkennt den Wahn des Dämonenglaubens und endet im Schofe der Kirche; dieser beginnt als christlicher Theologe, verwirft die heilige Schrift und fturzt in den Abgrund der Sölle. Wenn man den Fauft der Volksfage und des Volks= buches im Auge hat, so ist es sehr gewagt, vielmehr falsch, vom Chprian zu sagen: er sei "der Faust bes firchlichen Alterthums". Es wäre geradezu finnlos, wollte man Fauft den Chprian des fechs= zehnten Jahrhunderts nennen. Da des Magus vor= fäplicher Abfall von Gott und Bund mit dem Bofen zu den Grundzügen der Fauftsage gehört, während Chprian, firchlich zu reden, als blinder Heide den Bund mit den Dämonen eingeht, so vermögen wir nicht, in der Gestalt des letteren "die allerwesent= lichsten Züge unseres Faust wiederzuerkennen". Der Bergleichungspunkt zwischen beiden ist mit seinem Gewichte doch so allgemein menschlicher Art, daß hier von einer "Familienähnlichkeit", von einer "tiesbegründeten Berwandtschaft", die sich "aus einer Abstammung der Faustsage von der Chprianslegende erklären ließe", nicht die Rede sein kann. Selbst wenn der Bersasser des ältesten Faustbuches die legenda aurea gelesen hätte, was weder bewiesen noch beweisdar ist, würde daraus noch lange nicht eine solche Abstammung solgen.

Um die letztere bennoch zu erreichen, hat man einen sehr weiten Umweg durch Calberons und Goethes Dichtungen genommen. Dft genug sei der wunderthätige Magus mit Goethes Faust verglichen und der katholische oder wohl auch der spanische Faust genannt worden. Freilich habe Calberon die deutsche Faustsage nicht gekannt und Goethe den wunderthätigen Magus erst 1812 kennen gelernt, daher habe jene nicht auf das Berk des spanischen Dichters und dieser nicht auf das des deutschen einen vorbildlichen Einfluß ausüben können. "Besteht nun tropdem", so lautet der Schluß, "zwischen beiden Dichterwerken eine Alehnlichkeit, welche auf

Stammverwandtschaft zu beruhen scheint, so bleibt keine andere Erklärung dasür übrig, als daß die beutsche Sage vom Doctor Faust unter starker Ein-wirkung der altkirchlichen Legende vom Chprianus entstanden ist." Und nun wird, was erst bloß ver-muthet wurde, schlechtweg behauptet, daß die legenda aurea unter den viel gelesenen Büchern gewesen sein müsse, woraus der Buchdrucker Spies in Franksurt die Geschichte vom Faust zusammen-geschrieben habe.

Welche Klügeleien, um Aehnlichkeiten von sehr einsacher und selbstverständlicher Art in Entslehnungen und Abstammungen zu verwandeln! Da Goethes Faust troß seiner Aehnlichkeit mit Calderons wunderthätigem Magus nicht von diesem abstammen kann, so muß die Stammverwandtschaft zwischen den Quellen beider Dichtungen gesucht und gefunden werden: die Geschichte vom Chprian muß die Wurzel der Faustsage sein und der Verfasser des ältesten Faustbuches die legenda aurea gelesen haben, obwohl jenes Buch selbst keine Spur einer Einwirkung dieser Legende verräth und die Helbst beider Sagen so grundverschieden sind, daß der Conse

<sup>1</sup> Ebendas. S. 8 flg. S. 10. S. 132.

trast ihrer Sinnesart und Schicksale weit gewaltiger ist als der beiden gemeinsame und der menschlichen Natur innewohnende Drang nach Erkenntniß. Erst Goethes Faust gilt als Repräsentant der Menschheit.

Aehnlichkeit ist noch nicht Abstammung. In einem wesentlichen und entscheidenden Punkte ist Goethes Faust ohne alle Abstammung dem Magus der kirchlichen Legende und der spanischen Dichtung weit ähnlicher als trop aller Abstammung dem Faust der deutschen Bolksbücher und Puppenspiele: er ist es durch seine Errettung. Chprians Rettung ist seine Bekehrung und Buße, sein glaubensfreudiges Marthrium; die des Faust geht durch die Berirrsungen und das Fegeseuer der Welt den Weg fortschreitender Läuterung, die der letzte noch unlautere Erdenrest durch die göttliche Gnade und Liebe getilgt wird. Doch dürsen wir diese Betrachtung, die schon der goetheschen Dichtung selbst vorgreift und bis in ihren Schluß hineinreicht, hiernicht weiter versolgen.

Es war festzustellen, daß die urchristliche Sage vom Simon Magus und die altsirchliche vom Magus Chprian zwar Borsahren der Faustsage, aber keineswegs, wie man zu behaupten versucht hat, deren Stammväter sind.

# III. Theophilus und die mittelalterliche Magussage.

Eyprians Bund mit dem Dämon beruht auf seinem Glauben an die Naturgötter und bedarf daher keines besonderen Vertrages, wodurch ein Glaube solcher Art erst verbrieft und der entgegensgesette zu nichte gemacht werden müßte. Sobald er die Ohnmacht der Dämonen erlebt und seinen Grundirrthum erkannt hat, ist auch jener Bund geslöft und keine Fessel vorhanden, die den Cyprian darin sessen finnlicher Liebe verblendete Cyprian dem Dämon seine Seele mit Blut verschreiben, um sie zulest als Märthrer mit seinem Blute zu erslösen. Dieser draftische Gegensas hat wohl den Dichter vermocht, jene Verschreibung nach mittelsalterlichen Vorbildern geschehen zu lassen.

Der christliche Gottesglaube läßt die heidnischen Götter als die unheimlichen Mächte des Bösen und den Götterglauben als ein Werk des Teusels ersicheinen, der über die Dämonen gebietet und magsische Kräfte zum Dienste der Sünde verleiht. Wer, von den Wünschen der Selbstsucht verlockt, solche

Rräfte gewinnen will, muß den Dienst Gottes verslassen, den Glauben an den Erlöser abschwören, sich dem Teusel verknechten und ihm seine Seele versschreiben. Das diabolische Kennzeichen der Magie soll durch das schriftliche Pactum so ausgeprägt werden, daß es von seiten des Menschen unvertilgbar erscheint. Schon in der Sage der Maria von Anstiochien sordert der Zauberer, der sie durch magische Künste ihrem Liebhaber Anthemius gewinnen soll, daß dieser seinen christlichen Glauben schriftlich abschwöre, was er auch thut, aber sogleich widerruft.

In der Theophilussage, die im sechsten Jahrhundert entstand und im Lause des Mittelalters vielsach bearbeitet wurde, bildet der schriftliche Bertrag mit dem Teusel ein wesentliches Merkmal, das zur Bergleichung mit der Faustsage gedient hat. Theophilus war als Dekonomus der Kirche von Adana in Cilicien ein angesehener, durch das besondere Bertrauen des Bischoss geehrter Mann. Nach dem Tode des letzteren selbst zum Bischose gewählt, lehnte er aus Demuth die Würde ab. Doch als der neue Bischos ihn seines Amtes entsetzte,

<sup>1</sup> Ebenbas. S. 14 und S. 123 fig.

verwandelte sich seine Demuth in Ehrgeiz und Zorn, er wollte um jeden Preis das Amt wiedergewinnen und ließ sich durch einen jüdischen Zauberer zum Bunde mit dem Teufel verführen, der von ihm die schriftliche Ableugnung des christlichen Glaubens sorderte und erhielt. Sobald aber sein Bunsch erstüllt war, ergriffen ihn Reue und Berzweiflung. Er flehte zur Mutter Gottes, die ihn erhörte, durch ihre Fürbitte rettete und ihm die Handschrift, welche sie dem Teufel entrissen hatte, zurückgab.

Dis auf jenes schriftliche Pactum giebt es keinen charakteristischen Bergleichungspunkt zwischen der Sage vom Theophilus und der vom Faust, weshalb jene nicht als das Vorbild oder die Quelle der letzteren anzusehen ist. Wenn man die Eigenthümlichsteit der Fausksage erwägt und die Bergleichungen nicht bloß als Phrase brauchen will, wird man den Simon Wagus nicht den urchristlichen, Cyprian von Antiochien nicht den altkirchlichen und den Theophilus von Adana noch weniger den mittelsalterlichen Faust nennen dürsen.

Das theokratisch gesinnte Judenthum untersichieb, wie wir gesehen haben, eine doppelte Magie, indem es die Bunderthaten seines Gottes und seiner

Propheten den Zaubereien der Götenpriester ent= gegensette. Jene waren siegreiche, diese bagegen ohnmächtige Werke. 1 Eine ähnliche Unterscheidung gilt in dem kirchlich gesinnten Mittelalter, welches der christlichen Magussage neben dem diabolischen Rennzeichen der Verdammniß auch das firchliche der Rettung aufprägt. Es giebt auch hier eine göttliche, der theokratischen Kirche verliehene Magie, welche im Ramen und in der Kraft des heiligen Geistes geübt wird, den Teufel vertreiben und noch im letten Moment ihm die Beute entreißen kann. Die Pforten der Hölle sollen sie nicht überwältigen! Die Kirche ift mächtiger als die Solle, die göttliche Magie gewaltiger als die diabolische. Wenn der gottlose Magus unter dem Schutze der Kirche und ihrer Mächte steht oder sich dahin flüchtet, so ist er zu retten. Auch das schriftliche Vactum verliert seinen character indelebilis, wenn die Kirche es tilgen will: in einem gegebenen Falle kann die vom Bisch= ofe verordnete Buße es wirkungslos machen, in einem anderen wird die Sandschrift dem Teufel ent= riffen und dem Bischofe zugeführt. Den Theophilus

<sup>1</sup> S. oben Cap. II. S. 26-28.

rettet die Fürbitte der Mutter Gottes; der aus Liebe zum Weltgenusse von seinem firchlichen Amte abge= fallene Militarius hat den Dienst der Maria nicht abzuschwören vermocht und wird dadurch gerettet: Robert dem Teufel, dessen Seele schon vor der Geburt dem Satan verschrieben war, hilft noch dicht vor dem Ende das firchliche Sacrament, und selbst den Teufelssohn Merlin, den Rauberer der Tafelrunde, schütt vor der Hölle die Glaubenstreue seiner Mutter. Die Magie des kirchlichen Werkes ist das unsehlbare Gegenmittel gegen die Sünde der Magie. Die kirchliche Magussage des Mittelalters stürzt ihre Helden nur dann in den Abgrund, wenn diese Gegenmacht ausbleibt. Merkwürdig genug, daß sie zwei Päpste nicht zu retten gewußt hat, welche, der eine wegen seiner Geistesmacht und Herrschbegierde, der andere wegen seiner sinnlichen Leidenschaften und Genuffucht, im Berdachte stan= ben, es mit dem Teufel zu halten: Splvester II. und Paul II. Bei der eingeschränkten Geistesbildung des Mittelalters und dem Mangel wissenschaftlicher Weltkenntniß, die erst im Laufe der Kreuzzüge ihre dürftigen Gesichtsfreise zu erweitern begann, konnte es nicht fehlen, daß Männer von hervorragender

Gelehrsamkeit, wie Albertus Magnus, ober von erfinderischer Einsicht, wie Roger Baco, zwei besrühmte Scholastiker des dreizehnten Jahrhunderts, in den Ruf der Zauberei kamen.

Wie die Legenden vom Apollonius und Pythagsoras, vom Simon Magus und Cyprian jede die Züge ihrer Zeit an sich tragen, so ist auch die mittelalterliche Magussage ein Ausdruck der ihrigen. In der diabolischen Kennzeichnung des Magus erkennen wir den christlichen, in der Mögslichkeit und Art seiner Errettung den theokratischen Glaubenscharafter des kirchlichen Weltalters.

## Viertes Capitel.

Die driftliche Magusfage der nenen Beit.

# I. Renaissance und Reformation.

1. Der biabolische und tragische Charafter.

Eine höchst eigenthümliche, den Charakterzügen und Grundbestimmungen der Zeit angepaßte Umswandlung erfährt die Magussage in dem Jahrhunsdert, welches innerhalb der christlichen Welt und der abendländischen Cultur die alte und neue Zeit scheidet. Mit der Resormation hängt die Renaissance, mit der Wiedergeburt des Christenthums die des Alterthums genau zusammen. Die letztere bricht die Bahn von der mittleren zur neuen Zeit, von Dante zu Luther. Von der altchristlichen Grundanschauung, von der wider alle kirchliche Werkheiligkeit gerichteten Grundstimmung der Resormation und von einem

verjüngten Glauben an die Gewalt der Magie, der mit dem Alterthume wieder aufgelebt war, ist die Magussage des sechszehnten Jahrhunderts durchdrungen: sie trägt die Züge eines Zeitalters an sich, welches den altchristlichen Glauben, die kirchliche Resormation und die Renaissance in sich vereinigt.

Gemäß der driftlichen Grundanschauung behält die Zauberei ihren diabolischen Charafter, sie gilt als eine höllische Kunft, welche der Teufel verleiht. wenn man sich ihm verknechtet: so weit bleibt die alte Fassung in Kraft. Hier aber greift in die Bestaltung der Magussage das protestantische Zeit= bewußtsein und der ihm angehörige Volksglaube umbildend ein: alle Magie erscheint als diabolisch. die wunderthätige Macht firchlicher Werke erscheint als Magie. Es mußte mit unrechten Dingen, b. h. mit dem Teufel zugehen, wenn durch irgend ein äußeres Werk die göttliche Unade könnte angezogen und wirksam gemacht werden. Der Glaube an die firchliche Magie gilt jett als widerchristlich. Wie der protestantische Volksglaube jener Zeit im Papste den Antichrift fah und im Bapstthume das dämonisch verfälschte Christenthum, so stimmt die Volkssage das Thema der Magie feindlich und satyrisch gegen

bie Rirche. Sie läßt den gottlosen Magus auch firchliches Zaubermefen treiben, im Batifan Seines= gleichen finden, den Söllengeist als Monch erscheinen und, als ob sie diese sathrischen Züge in einen Effect sammeln wollte, den Teufel im Gewande des Papstes vor dem Sultan in Constantinopel den Bropheten Mohammed spielen. Bas aber die Saupt= sache ist, so ändert sich hier der poetische Charakter ber Sage von Grund aus. Die Magie firchlicher Werke gilt nicht ferner als Heilmittel gegen die Sünde der Magie, sondern erscheint mit dieser auf aleichem Fuße und selbst als heillos. Es giebt kein magisches Gegengift mehr, keine rettende Schut= macht, die noch im letten Momente zwischen den Sünder und den Satan treten könnte. Wer sich der Magie und dem Teufel ergeben, ist rettungslos der Hölle verfallen und wird nach abgelaufener Frift unfehlbar vom Teufel geholt. Hier ift die Differenz ber mittelalterlichen und protestantischen Magus= fage. Dort heißt es: Ende gut, Alles gut! Sier bagegen giebt es kein anderes als das tragische und grauenvolle Ende in der greifbarsten, für die Volksphantasie mächtigsten Form. So verbindet die Magussage des sechszehnten Jahrhunderts mit dem biabolischen Charakter ben tragischen und ist das burch angelegt, der Stoff eines erschütternden Bolksdramas zu werden.

### 2. Die theosophische Anschauung: Magie und Mustik.

Mit dem Alterthume war auch der Glaube des Alterthums, die Religion und Philosophie der griechischen Welt wieder lebendig geworden. Es war eine wirkliche Wiedergeburt. Jene lette Philosophenschule der Griechen, die noch einmal wider das Christenthum gerüstet, alle Götter der gesamm= ten heidnischen Welt gleichsam mobil gemacht und wie eine Armee in Reih' und Glied gestellt hatte, als gelte es, mit der Menge zu siegen, die neuplatonische Schule von Athen war untergegangen durch das Machtwort Justinians. Nach neun Jahrhunderten steht sie wieder auf unter dem großen Mediceer in der platonischen Akademie von Florenz. Wo die alte Philosophie geendet hatte, da beginnen die ersten Regungen der neuen: in der Vorstellung, daß die Welt ein Ausfluß der Gottheit sei, daß die Fülle göttlicher Kräfte in abgestufter Ordnung von ben himmlischen Sphären in die irdischen herabsteige und in geläuterten Menschenseelen wieder

zurückehre in die überirdischen Reiche, in dieser reli= gios gemeinten Beltvergötterung hatte die griechi= iche Philosophie ihr lettes Wort gesprochen und sich abgewendet von dem Christenthume und der christ= lich gewordenen Welt. Sie war geschieden, wie die Braut von Korinth: "Wenn der Funke fprüht. wenn die Asche glüht, eilen wir den alten Göttern zu!" In derselben Gestalt, in der die alte Philosophie ins Grab gestiegen war, regt sich nach einem fast tausendjährigen Schlaf der erste Drang nach einer neuen Welt= und Naturerkenntniß, der Ueber= druß an der unfruchtbaren und verlebten Scholaftit. Noch manche Buppengestalt wird abgestreift, noch manche Sülle durchbrochen werden müssen, bevor die Wissenschaft in der gereiften Form wirklicher Forschung ans Licht tritt.

Die Vorstellung, daß in der Natur das Geheim= niß der Gottheit verborgen sei, nennen wir Theo= sophie: hier erscheint die Natur nicht als Gegen= stand einer methodisch einzurichtenden Untersuch= ung, sondern als ein Wysterium, für welches das Wort der Lösung gesucht wird, als ein den irdischen Sinnen verschlossenes Buch, dessen Zeichen zu ver= stehen ein Schlüssel ersorderlich ist, so geheimniß= voll, wie das Buch selbst. Daher dürstet diese Dentsart nach einer räthsellösenden Geheimlehre, und es giebt in der Renaissance einen Moment, wo die jüdischstadbalistischen Bücher, die aus göttlichen Offenbarungen der Urzeit jene Lösung empfangen haben wollen, zu Hülse gerusen und gläubig ersgriffen werden, wie von dem italienischen Platoniter Pico von Mirandola und dem deutschen Humanisten Johann Reuchlin.

Immer mächtiger wird der theosophische Sinn angelockt von dem Bilde der Natur, immer besgieriger verliert er sich in deren Betrachtung, erswartungsvoll spähend, wo er das große Geheimniß ihr ablauschen und die verborgenen Götterkräfte enthüllen könne. Wenn er sie enthüllt und sich dienstbar macht, so ist er ein "Meister über die Geister", ein Magus. An diese Magie glaubt das Zeitalter:

Die Geisterwelt ift nicht verschlossen; Dein Sinn ift zu, bein Berg ift tobt! Auf, babe, Schüler, unberdroffen Die irb'iche Bruft im Morgenroth!

Dieses Wort des goetheschen Faust hat in der Empfindungsweise des sechszehnten Jahrhunderts gelebt. Auch die Weltanschauung, die ihm zu Grunde

liegt und von der Renaissance herkommt, läßt sich nicht besser und phantasievoller ausdrücken, als mit den Worten unseres Faust, wie er in einem jener mago-kabbalistischen Bücher das Zeichen des Welt-alls erblickt:

Wie alses sich zum Ganzen webt, Eins in dem andern wirft und sebt! Wie Himmelskräfte auf und nieder steigen Und sich die goldenen Einer reichen! Mit segendustenden Schwingen Bom Himmel durch die Erde dringen, Harmonisch all' das All durchklingen! Welch Schauspiel!

Auf dem Wege von der Theosophie zur Naturphilosophie und Naturerkenntniß liegt, als eine jener Zeit entsprechende Entwickelungsform, die Magie, sie sindet ihren Mann in einem der bewegtesten und abenteuerlichsten Charaktere, an denen das sechszehnte Jahrhundert so reich war: Agrippa von Nettesheim. Richtung und Aufgabe dieser Magie sind einleuchtend, so phantastisch sie sind: sie will ins Innere der Natur schauen, verhüllte Kräfte enthüllen, die Hülle durchbrechen, die Hemmungen entsernen, seindliche Einslüsse ausscheiden. Dieses Ziel zu erreichen, muß sie selbst Hand an das Werk

legen, sie muß mit den Körpern operiren in der Absicht, wie die Natur, Körper zu erzeugen: sie wird zur magischen Scheidekunst, zur magischen Heilfunst. Ihr Weg ist schon der Versuch, nur nicht der methodische, ihr Ziel die Ersindung, nur nicht die geordnete. Sie sinnt noch immer auf zwei Großthaten: Gold machen und Leben herstellen, den Stein der Weisen sinden und die Kanacee. Diese Magie, die sich selbst die Krobe stellte, welche nicht zu bestehen war, sah das Zeitalter verkörpert vor sich in dem Wunderarzte Karacelsus!

Indessen darf ich auch das tiesere Ziel nicht unbemerkt lassen, dem diese magische Weltanschausung zustrebt. Ist göttliches Leben gegenwärtig und wirksam in den natürlichen Dingen, so kann es nirgends unmittelbarer ersaßt und erschaut werden, als in der Tiese unseres eigenen Inneren; nur muß auch hier die Hülle durchbrochen werden, welche den göttlichen Lebenssunken in uns umgiebt und versbunkelt, auch hier ist eine Scheidekunst nothwendig, die das Feindliche und Fremde absondert, die Hemmungen entsernt und das Gold der Seele reinigt von den Schlacken der Begierden und Leidenschaften, die uns in die weltlichen Dinge verstricken und

machen, daß wir uns, wie ein tieffinniger Mann jener Zeit gesagt hat, in die Creatur vergaffen. Es giebt für die theosophische Anschauung einen Weg. der unmittelbar zu Gott führt, er geht durch das menschliche Berg, er fordert die Bertiefung in uns felbst, die stille Ginkehr in unser Innerstes, die Abwendung von den Begierden, die lautere, be= schauliche, tiefsinnige Frömmigkeit, wodurch wir werden, was wir im tiefsten Ursprunge unseres Wesens sind: dies ift der Weg nicht der Magie. sondern der Minstik. Beide sind Formen der Theosophie, welche den Weg zu Gott sucht durch das Minster= ium der Dinge hindurch: die Magie nimmt ihren Weg durch die äußere Natur, die Mustif den ihrigen durch die innere; jene möchte die Sulle der Sinnen= welt durchbrechen, diese durchbricht die Gelbstsucht bes menschlichen Bergens und enthüllt in der gött= lichen Liebe das Geheimniß aller Geheimniffe. Den ersten Weg ging Paracelsus, den zweiten Satob Böhme in den Spuren des Varacelsus. Wenn die Natur sich im Innersten des Menschen vollendet, so ist der Magie ein Trieb eingeboren, der in der Mustit fein Ziel und feine Lösung findet.

Diese Magie und diese Mustit verhalten sich Runo Fischer, Soether Schriften. II.

wie Anfang und Ende des goetheschen Faust. Der Magus im Ansange des Gedichtes steht entzückt vor dem Bilde des Weltalls: "Wie alles sich zum Gansen webt, Eins in dem andern wirkt und lebt! welch' Schauspiel!" Und ungeduldig fährt er fort: "Aber ach! ein Schauspiel nur! Wo fass' ich dich, unendliche Natur?" Der mystische Chor am Ende des Gedichtes löst das Käthsel, er schaut in der göttlichen Liebe das enthüllte Mysterium, sinnbilds lich dargestellt in der mater gloriosa, wie sie einst der kranziskanerpoesie vorgeschwebt:

Alles Bergängliche ist nur ein Gleichniß! Das Unzulängliche hier wird's Greigniß, Das Unbeschreibliche hier ist's gethan, Das Ewig-Weibliche zieht uns hinan.

### 3. Die Anschauung der Helena.

Noch ist ein Zug übrig, welchen die Magussage bes sechszehnten Jahrhunderts ausprägen mußte, der mit ihrem Ursprunge aus der Renaissance in einem genauen Zusammenhange stand und den Phantasiebedürfnissen des Zeitalters entsprach. Was konnte dieser von dem Geiste der Renaissance so mächtig erregten Zeit, deren Augen Erasmus und

Reuchlin bießen, willtommener, wünschenswerther, phantasiegemäßer sein, als die Gestalten des wieder= aufgelebten Alterthums gleichsam leibhaftig zu schauen? Die Magie des sechszehnten Kahrhun= berts im Bunde mit der Renaissance erfüllt diesen Bunsch, sie bezwingt die Solle, sie ruft dem Sades zu: "Thue dich auf!" Sie läßt die Schatten der griechischen Welt emporsteigen unter die Lebenden. So beschwört Faust vor dem Raiser die Gestalten des großen Alexander und seiner Gemahlin, er läßt seinen Studenten in Erfurt die Belden der Ilias und Odnsiee versönlich erscheinen, und zulett - die gewaltigste seiner Thaten — zaubert sein Macht= wort die griechische Seleng auf die Oberwelt. Die Magie der Schönheit besiegt den Magus. Singe= riffen von dem Anblicke der schönsten Frau der Welt, von Leidenschaft und Liebe überwältigt, ver= mählt er sich mit dem Schatten der griechischen Selbenfrau. Man fann den ganzen Charafter der Bolksfage aus der Art und Beise erkennen, wie fie diese Verbindung des Faust und der Selena dar= stellt: diese Gewalt über das Todtenreich, diesen Be= sit des schönsten Weibes, diese Vermählung mit ber Seidin empfindet die Volkssage als bas größte

Werk aller Magie, als den höchsten aller Benuffe, als den gottlosesten aller Frevel. Nach der Selena kommt die Sölle. Die Vermählung mit der Seleng bildet in dem goetheschen Faust das Grundthema des zweiten Theiles, dessen Composition von hier aus gesehen und beurtheilt sein will. Nach der Stimmung feines Zeitalters, bas von Winckelmann erleuchtet war und von Lessing herkam, und nach der Entwickelung seines eigenen Genius, der sich früh dem Hellenenthume verwandt fühlte und in Italien eine fünstlerische Wiedergeburt erlebt hatte. mußte Goethe den Zug des Magus zur Selena ganz anders empfinden und verwerthen, als die zwar von der Renaissance bewegte, aber noch firchlich be= nommene Volksfage. Er fah die Vermählung des Faust mit der hellenischen Seldenfrau, die Liebe bes Magus zur griechischen Schönheit nicht hart vor dem Abgrunde der Hölle, sondern auf dem Höhenwege der Läuterung. Aber schon in der alten Puppenspielfabel hatte die Erscheinung der Selena unseren Dichter tief und nachhaltig ergriffen; und er hat die Vermählung des Faust mit der Selena, dieses Hauptthema seines zweiten Theils, als eine "ber ältesten Conceptionen" bezeichnet.

# II. Die Grundzüge der neuen Magussage.

Die Magussage bes sechszehnten Jahrhunderts, die sich in der Faustsage ausprägt, vereinigt in der Gestaltung ihres Helden den titanischen, diabolischen und tragischen Charakter: sie verdammt die Magie rettungslos in den Abgrund der Hölle und erhebt sie zugleich auf den Gipfel menschlicher Geisteskraft und menschlichen Strebens; der erste Zug stammt aus der Wiedergeburt des Christenthums, dem christlich protestantischen Volkzglauben, der zweite aus der Wiedergeburt des Alterthums, der Renaissace, welche, wie kein zweites Zeitalter der Welt, die Macht des Individuums, die Gewalt des menschlichen Könnens, die persönliche Magie des Menschen erlebt, besessen, bewundert hat.

Es giebt eine Wahlverwandtschaft auch zwischen Beitaltern. Jener deutsche Sturm und Drang, der sich in den Anfängen des sechszehnten Jahrhunderts erhob, ein Geistessturm der gewaltigsten Art, übte eine unwillfürliche Anziehungskraft auf die deutsche Sturm= und Drangzeit, die am Ende des vorigen Jahrhunderts unsere Litteratur ergriff und emportrug auf die Höhe der Welt. "Kraft, Kraft" hieß

bie Losung jener Tage. Ist es ein Wunder, daß in dem größten Genie jener Epoche, welches diese Kraft wirklich, wie kein anderer, besaß, daß in der Phantasie Goethes die deutschen Kraftgestalten aus dem Andruche der neuen Zeit sich wieder erheben und verjüngen: der Kitter des Bauernkrieges, der Wagus der Bolkssage? Als ein wahlverwandtes Object trifft die Faustsage das poetische Bedürsniß und Kraftgesühl gerade dieses Dichters und besnachbart sich hier unter den Entwürsen, die seine Phantasie ersüllen, mit der Geschichte des Götz von Berlichingen und dem Mythus des Prometheus:

Sier sig' ich, forme Menschen Nach meinem Bilbe, Ein Geschlecht, das mir gleich sei.

## Fünftes Capitel.

# Die Entstehung der Sauftsage.

# I. Der geschichtliche Fauft.

Unwillfürlich haben sich in die vorhergehende Schilberung schon mancherlei Bestandtheile des Faustmythus eingemischt, in welchem letteren allerhand Züge der Zaubersage aus ihrer Zerstreuung gesammelt und zu einem Bilbe verdichtet wurden, das sich der Phantasie unseres Bolkes unvergänglich einprägte. Hier hat sich die Magussage erschöpft, die Geschichte vom Faust ist deren jüngste, volkstümlichste, gültigste Form, die unter mannichsachen Gestalten, nach Zeit und Ort verschieden, die Bölker Europas durchwandert, den Zeitaltern sich angepaßt hat und aus den Umbildungen der letteren hervorgegangen ist in ihrer modernen Form als das Thema der gewaltigsten deutschen Dichtung.

Wir müssen ben Entwickelungsgang ber Sage von ihrem Ursprunge bis zu dieser Epoche verfolgen, um zu sehen, woraus der goethesche Faust entstanden ist. Die natürliche Folge verlangt, daß wir den Faust zuerst als geschichtliche, dann als mythische Figur oder als Sagengebilde, endlich als Gegenstand der volksthümlichen Litteratur und Dichtung ins Auge sassen.

Den Ausgangspunkt bildet die geschichtliche Berson. Schon aus der Geltung der Magie im sechszehnten Jahrhundert, wo sie die Rolle einer verbreiteten, in Schwung und Aufnahme gekommenen Tagesrichtung spielt, ist zu vermuthen, daß der Held der volksthümlichsten Magussage, die das Zeitalter hervorbrachte, wirklich gelebt hat. Aben= teuerlich, vom Reuerungsbrange der Zeit stürmisch bewegt, auf der Wildbahn schweifend, wie die Magie felbst, sind die Charaftere, in denen sie auftritt; der Originalkopf mischt sich hier mit dem Charla= tan, das Genie mit dem Gaukler. Man gefällt sich in dem Beifalle und der Bewunderung der leicht= gläubigen, von dem Eindrucke magischer Thaten und Versprechungen schnell gefesselten, gern zum Staunen bereiten Menge; daher die umberschweif-

ende Lebensart, welche diese modernen Magier führen, von Land zu Land, von Wirthshaus zu Wirthshaus. So schaffen fie fich eine volksthum= liche Fama und tragen ihr versönliches Ansehen weit und breit unter die Leute. Die bunte Reihe solcher abenteuerlichen Charaktere reicht von den Sohen der Zeitbildung bis herab unter das Getriebe der fahrenden Scholasten und Gaukler. Biele geben im Andenken des Bolkes unbemerkt und namenlos vorüber: Einer, der die Züge der volksthümlichen Magie in seiner Person vereinigt und exemplarisch darstellt, hinterläßt einen mächtigen und fortwirken= den Eindruck; an seine Spuren heftet sich mit der Tradition die Volkssage: es ist keine geschichtlich denkwürdige Verson, die im Gedächtniß der Wissen= schaft fortlebt, wie Agrippa und Paracelsus, doch an Originalität ein diesen ähnlicher Mann, noch abenteuerlicher in seiner Lebensart, einheimischer in den unteren Bolkstreisen, darum volksthum= licher und populärer, ein Mann, in dem der Origi= nalkopf und der Marktschreier, die erhabenen und niedrigen Züge der zeitgemäßen Magie zusammen= trafen. Je geringer seine geschichtliche Bedeutung war, um fo beffer paßte er für die Sage.

### 1: Die wittenbergische Ueberlieferung.

Dieser Eine hieß oder nannte sich Faust. Nach einer angeblichen Aussage Melanchthons, welche sein Schüler Johann Mennel aus Ansbach mitgetheilt hat<sup>1</sup>, war "Johann Faust aus Kundling", einem Orte bei Bretten, der Landsmann und Zeitgenosse des Resormators; er habe in Krakau die Magie studirt, ein umherschweisendes Leben als sahrender Gaukler gesührt und sich eine Zeit lang in Bittensberg aufgehalten, hier habe er geprahlt, daß die Siege der kaiserlichen Heere in Italien die Werke seiner Zauberkünste gewesen, und sich dem Verhasts

<sup>1</sup> Alexander Tille hat unter dem Titel "Die Faustsplitter" ein großes Sammelwerk versäßt, worin alle Schriften, die etwas von der Faustsage bringen, sei es auch nur ein Splitter, verzeichnet und chronologisch geordnet sind. Dieses Werk in einem Umsange von 1152 Seiten (Nachträge und Berichtigungen eingerechnet) zählt 437 solcher Splitter, die sich durch drei Jahrhunderte erstrecken (1500—1800). Ein zweiter, in Aussicht gestellter Theil soll in gleicher Weise die "Faustdrucke" behandeln. Das Werkheißt: "Die Faustsplitter in der Litteratur des sechszehnten bis achtzehnten Jahrhunderts nach den ältesten Büchern herausgegeben von Alexander Tille. (Berlin, Berlag von Emil Felber, 1900.)"

Johannes Manlius: Locorum communium Collectanea. 1563. Faustiptitter Rr. 12 u. 14.

befehle des "Herzogs Johann" durch die Flucht nach Nürnberg entzogen. In Benedig habe er in den himmel fliegen wollen, sei auch vom Teufel auswärts in die Luft gesührt, dann aber zu Boden gestürzt worden, so daß er fast um sein Leben gestommen wäre. Wie den Agrippa von Nettesheim, habe auch ihn der Teusel in Gestalt eines Hundes begleitet.

Der Ortsname "Kundling", der nicht existirt, ist wohl durch ein Mißverständniß des Berichtserstatters aus dem wirklichen Ortsnamen "Knittlingen" entstanden. Auch wird Melanchthon nicht von einem Herzoge, sondern von dem Kurfürsten Johann dem Beständigen gesprochen haben, der 1525—1532 regierte. Da die kaiserlichen Siege in Italien, die Schlacht von Pavia und die Eroberung Roms, in die Jahre 1525 und 1527 sallen, so müßte Faust, dessen Prahlereien jene Ereignisse voraussesen, zur Zeit der Reichstage von Speier und Augsburg in Wittenberg geseht haben.

In dem Bretten benachbarten Kloster Maulsbronn habe sich der bekannte Doctor Faust bei seinem Jugendfreunde, dem Abte Johann Entenstuß, in den Jahren 1516—1525 aufgehalten. Noch

heute erinnern die Faustküche und ber Faustkhurm an diesen Ausenthalt.

Bon Mennel und seiner Quelle sind die spästeren Berichte des Johann Bier, Augustin Lerchseimer und Philipp Camerarius abhängig.

Wier (Weiher) aus Graeve an der Maas, Leibarzt des Herzogs Wilhelm von Cleve, erwähnt in seinen Büchern "über die Blendwerke der Däsmonen" auch den "Johann Faust aus Kundling", der die Magie in Krakau erlernt und an verschiedsenen Orten Deutschlands vor dem Jahre 1540 ausgeübt habe. Zuletzt, so sagen die Leute, sei er in einem württembergischen Dorfe Rachts vom Teusel erwürgt und am andern Morgen mit umsgedrehtem Halse gefunden worden. Mit leeren Prahlereien und Versprechungen habe dieser "Faustus magus vel verius infaustus malus" alles auszurichten vermocht. Wier selbst will Leute geskannt haben, die seinen boshaften Streichen und Neckereien zur Zielscheibe gedient.

Lercheimer aus Steinfelden, ein Schüler Me= lanchthons, läßt in feiner Schrift "Chriftlich Be=

<sup>1</sup> Joannes Wierus: De praestigiis daemonum. Basileae 1568. Faustsplitter Mr. 17 u. 32.

denken und Erinnerung von Zauberei" (1585) den "Johann Faust aus Knütlingen" in einer Gruppe erscheinen, die er in der Ueberschrift als .. gemeine Gaufelbuben" bezeichnet. Die Berzauberung eines Wirthsjungen, der dem zechenden Faust das Glas zu voll geschenkt hat, die Luftsahrt nach Salzburg und die Streiche, die dort dem Rellermeister ge= spielt werden, erzählt Lercheimer mit vollem Glauben. Im Nebrigen trägt seine Darstellung schon den ausgeprägten Charafter der lutherischen Tendens. Daß Faust zu den Zeiten Luthers und Melanchthons in Wittenberg leben durfte, "ließ man in der Soffnung geschehen, er werde sich aus der Lehre, die dort im Schwange ging, bekehren und bessern". Da es nicht geschah, und andere von ihm verführt wurden, deren einen Lercheimer felbst fennen gelernt, wollte der Fürst ihn verhaften laffen. Wider die Männer Gottes in Wittenberg vermochte er nichts. So oft er zu Melanchthon gekommen, habe dieser ihn ernstlich vermahnt und vor dem bösen Ende gewarnt; einmal habe "der unzüchtige, teuflische Bube" fogar gedroht, dem Berrn Philippus einen Streich zu spielen, sei aber derb ab= gefertigt worden und habe es wohl unterlassen.

Ein frommer schlichter Mann hatte ihn durch einen Bekehrungsverfuch fo erbost, daß Faust aus Rache ein Teufelsgespenst in dessen Schlaffammer schickte: aber Gottesfurcht fennt feine Teufelsfurcht, der bose Beist wurde mit Sohn empfangen und nach Hause geschickt. Doch als Faust selbst aus eigener Bewegung sich bekehren wollte, war es auch um= fonst: der Teufel zwang ihn sogleich zu einer zweiten Verschreibung, und nachdem seine vierundzwanzig= jährigen Dienste erfüllt waren, tödtete er ihn auf grauenvolle Art. Die magischen Künste vermögen nichts wider Gott und die Seinigen, die Bekehrung des Magus nichts wider den Teufel. Gegen Me= lanchthon wagt er nichts, den schlichten gottes= fürchtigen Mann schreckt er nicht, die eigene Unwandlung der Reue hilft ihm nichts. Go geftaltet sich der lutherische Glaube seinen Vorstellungen gemäß die Geschichte vom Fauft. Un folchen Bei= spielen bewahrheitet Lercheimer sein "Christlich Bedenken und Erinnerung von Zauberei". Faust wird ber Seld der lutherischen Magussage und deshalb in der weiteren Ausbildung derselben immer näher und fester mit Wittenberg verlnübst. Uebrigens hätte Lercheimer, da er Fausts unglückliche Luft= fahrt in Benedig mit der des Simon Magus in Rom verglich, nicht sagen sollen, daß den letzteren der Teufel herabgestürzt habe, denn es geschah durch das Wort Petri.

Der nürnberger Stadtrath Philipp Camerarius, dessen Bater einst Melanchthons Freund und Biograph gewesen, spricht im Jahre 1602 von "Johann Faust aus Kundling", als dem populärsten aller Zauberer; unter dem gemeinen Bolfe werde man schwerlich jemand antressen, der nicht irgend eine Geschichte von ihm zu erzählen wisse; er selbst habe Leute von Faust reden hören, die ihn noch persönlich gekannt hätten.<sup>2</sup>

Weder in Melanchthons noch in Luthers Schriften findet sich etwas über Faust. Auch in seinen Tischreden hat Luther nicht selbst den Faust erwähnt, sondern, als ein anderer denselben nannte, nur bemerkt, daß der Teufel und seine Zauberer nichts wider ihn ausrichten würden. Die wittenbergische Ueberlieserung vom Faust beruht, wie es

<sup>1</sup> Augustin Lercheimer von Steinfelden. Christlich Bedencken, Heidelberg 1585. Faustsplitter 30. — <sup>2</sup> Operae horarum subcisivarum etc. Francof. 1602. Bergl. J. Camerarius an Daniel Stibarius (Aug. 1536), Goethe≥Fahrb. Bb. X. S. 256 flg. Faustsplitter 54.

scheint, auf einer mündlichen Erzählung Melanchsthons, welche Mennel litterarisch fortgepflanzt hat. Es muß dahingestellt bleiben, ob er diese Erzählung wirklich gehört und richtig wiedergegeben hat? In dem Album der Universität Wittenberg ist der Name eines Johann Faust aus Mühlberg den 18. Januar 1518 eingetragen.

### 2. Die oberrheinische Ueberlieferung.

Der Arzt Konrad Gehner und der reformirte Prediger Ludwig Lavater, beide in Zürich, haben des Faust Erwähnung gethan: jener in einer seiner "Epistolae medicinales" vom 16. August 1561, dieser in seiner Schrift "de spectris" (1570). Gehner schreibt, daß unter den sahrenden Scholasten und Teuselsbeschwörern der unlängst verstors dene Faust der berühmteste gewesen sei; Lavater nennt diesen "Faustus germanus" einen der frevelshaftesten Zauberer. Als einen solchen bezeichnet ihn auch die Zimmernsche Chronif (1560): er habe durch seine Zauberthaten in deutschen Landen einen unvergehlichen Eindruck hinterlassen, alt und elend sei derselbe in oder bei Stausen im Breisgau gestorben, vom Teusel, wie viese glauben, umgebracht.

Fällt sein Ende, wie es nach den Worten der Chronik scheint, vor die Mitte des Jahrhunderts, so war er wohl zwanzig Jahre älter als Melanchthon.

Mit dieser Zeitangabe stimmt überein, mas der wormser Arat Philipp Begardi in seinem Gesund= heitszeiger (1539) und der baster Prediger Johann Gaft in seinen Tischgesprächen (1548) berichtet. Jener weiß noch nichts von Fausts Ende, während dieser, der den Zauberer persönlich gesehen und im Collegium zu Basel einmal mit ihm gegessen hat. versichert, daß der Teufel ihn bereits erwürgt und der Leichnam, so oft man auch seine Lage geändert, immer wieder das Gesicht nach unten gekehrt habe. Einige seltene Bogel, welche Faust bei jenem Gast= mahle dem Roch zur Zubereitung gab, hält unfer Berichterstatter schon für Zauberwerke. Hund und Pferd, die Faust mit sich führte, waren verkappte Teufel, die ihm dienten; bisweilen habe jener Sund Menschengestalt angenommen, um bei ber Tafel aufzuwarten.

¹ Conrad Gesner: Epistolae medicinales. Tiguri 1561. Faufifpl. Nr. 11; Ludw. Lavater: De Spectris. Tiguri 1510. Faufifpl. Nr. 18, 19; Zimmerniche Chronif 1565, Faufifpl. Nr. 13.

Wenn ein protestantischer Pfarrer in der Mitte des sechszehnten Jahrhunderts vom dicksten Abersglauben in solcher Weise verdunkelt war, wie der gute Johann Gast in Basel, dann muß es damals einem Manne, wie Faust, sehr leicht gewesen sein, in der Phantasie des Pöbels die Lausbahn eines unvergleichlichen Zauberers zu machen.

Der unbefangene Begardi erzählt, daß vor etlichen Jahren dieser Faust, der sich "philosphum philosphorum" geschrieben, weit und breit die Lande durchzogen, den Bunderarzt und den Wahrsfager von allen Sorten gespielt, große Dinge gesprahlt, geringe geleistet, viele Leute getäuscht und, sobald er ihnen das Geld abgenommen, sich aus dem Staube gemacht habe. Eine große Jahl der Betrogenen habe es dem Begardi selbst geklagt. Den Ruhm des Faust vergleicht er mit dem des Baracelsus.

Alle bisherigen Berichte sind geraume Zeit später als die Anfänge der lutherischen Resormation und lassen sich sämmtlich auf dieselbe Person be-

Phil. Begardi: Index Sanitatis. Wormbs 1539. Faufifpl. Rr. 6; Joannes Gast: Sermones convivales. Basileae 1548. Faufifpl. Rr. 8.

ziehen, die nach Melanchthon-Mennel zur Zeit der Reichstage von Speier und Augsburg in Wittenberg gelebt haben soll.

## 3. Die Nachrichten aus Bürzburg und Erfurt.

Die beiden frühesten Berichte über einen Zausberer, der sich Faust genannt, stammen aus dem Ansange des Jahrhunderts, als in Deutschland die humanistischen Ideen in vollster Bewegung waren, und die lutherische Reformation noch nicht begonnen hatte. Beide Gewährsmänner sind bekannte Größen und schrieben aus persönlicher und nächster Ersahrung: der eine ist Johann Tritheim, früher Abt zu Sponheim, seit kurzem Klosterabt zu St. Jakob in Bürzdurg, ein Mann, der später selbst in den Geruch der Zauberei kam; der andere der Kanonisus Konrad Mudt (Mutianus Rusus) in Gotha, einer der ersten Humanisten des Zeitalters aus dem Kreise der Keuchlin, Erasmus, Ulrich von Hutten, Eodan Hesse, Crotus Kubianus u. a.

In einem Briefe vom 20. August 1507 antswortet Johann Tritheim dem Mathematiker Joh. Birdung in Hasfurt, der sich bei ihm nach einem Zauberer erkundigt hatte, dessen Ankunft er begierig

erwarte. Dieser Magus nannte sich "Georgius Sabellicus", "Faustus junior", "Magus secundus", und prahlte, das Haupt und die Quelle aller Zau= berer zu sein, Aftrolog und Meister in allen Sorten der Wahrsagekunst. Als Tritheim das Jahr vorher aus der Mark Brandenburg heimkehrte, traf er diesen Menschen in Gelnhausen, doch machte sich berselbe sogleich davon, als er die Ankunft des Abtes erfahren. Er habe in Gelnhausen geprahlt. fämmtliche Werke des Plato und Aristoteles, wenn sie verloren gingen, vollständiger und schöner aus eigener Beistestraft wiederherstellen zu wollen; bald darauf habe er in Würzburg vor einer großen Menge sich vermessen, die Wunder Christi zu verrichten, wann und so oft man wolle. Gegen Oftern 1507 kam er nach Kreuznach, wo er sich für den vollkommensten der Alchmisten, die je gelebt hätten, ausgab; er besitze die Kunft, alle menschlichen Bünsche zu erfüllen. Franz von Sidingen, selbst ein eifriger Liebhaber der Magie, ertheilte ihm das eben erledigte Amt eines Schulmeisters, das jener verbrecherisch migbrauchte. Der Anabenschändung überführt, entging er der verdienten Strafe durch schleunige Flucht. "Das ist, was ich dir mit voller Sicherheit über ben Mann mittheilen kann, den du so begierig erwartest; du wirst an ihm keinen Philossophen, sondern einen eitlen und frechen Thoren sinden. Man sollte diesen Schwäßer und Versührer körperlich züchtigen, um seinen frevelhaften und kirchenfeindlichen Prahlereien Sinhalt zu thun." Ob nach dieser Nachricht der Mathematiker in Hassfurt, der zu Sickingens vertrauten Rathgebern geshörte, den Besuch des Zauberers noch gewünscht hat, wissen wir nicht; schwerlich hat er ihn erhalten.

Einige Jahre später, als der Streit Reuchlins mit den Mönchen im Bordergrunde der geistigen Zeitinteressen stand, lernte Mudt eben diesen Mann, der Tritheims heftigen Zorn erregt hatte, gegen Ende September 1513 in Ersurt kennen, ohne sich über ihn zu ärgern oder mit ihm einzulassen. In einem Briese vom 3. Oktober schildert er denselben als einen bloßen Prahler von der leeren und leichtsfertigen Sorte der Wahrsager. "Der Pöbel beswundert solche Leute; gegen einen Mann dieser Art mögen die Theologen zu Felde ziehen, wider unseren Capnio (Reuchlin) richten sie nichts aus. Ich habe

Joh. Trithemius: Epistolae familiares. 1507. Fauîtiviitter Rr. 1.

den Mann im Wirthshause schwaken hören, phne seine Brahlerei zu züchtigen. Bas fümmert mich fremder Unfinn?" Er nannte fich, wie Mudt schreibt, "Georgius Faustus helmitheus Hedebergensis". Wenn statt der setzten Worte "hemitheus Hedelbergensis" gelesen werden darf, so hätte er sich "Salbgott aus Beidelberg" genannt. Nach der Beibelberger Matrifel wurde "Johannes Fust de Symmern Moguntinensis dyoeceseos" den 3. Decem= ber 1505 in der philosophischen Fakultät intitulirt und den 15. Januar 1510 als der erste (älteste) unter vierzehn zum Baccalaureus graduirt. 1 3st es derfelbe, der unter dem Namen Georg Fauft fich drei Sahre später in Erfurt aufhielt, so würde sich der heidelberger Baccalaureus mittlerweile selbst gum Salbgott promovirt haben, was mit der Art, wie Mudt ihn schildert, wohl übereinstimmt.2

### 4. Die Leipziger Ueberlieferung.

In Auerbachs Keller zu Leipzig sind, wie allbekannt, noch heute zwei alte Bilder mit der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Johann Fust auß Simmern in der Mainzer Diöcese. Matricula Heidelb. (ed. Toepke) I. 457. II. 153 b. — <sup>2</sup> Conr. Mutianus an Heinrich Urbanus. Faustsplitter Nr. 2.

Jahreszahl 1525 zu sehen, welche Scenen aus der Geschichte des Doctor Faust darstellen, ein Bechsgelage mit Studenten und seinen Ritt auf dem Beinfasse, worunter die Berse stehen:

Doctor Faust zu bieser Frist Aus Auerbachs Keller geritten ist Auf einem Faß mit Wein geschwind, Welches gesehen viel Mutterkind. Solches durch seine subtile Krast gethan Und des Teusels Lohn empfangen davon.

Da biese Unterschrift und mit ihr wohl auch die Entstehung der Bilder schon das Ende des Zauberers voraussetzt, so will die Zahl 1525 den Zeitpunkt bezeichnen, wo jener Zauberritt stattgesunden und Faust sich in Leipzig ausgehalten haben soll, wie nach Bogels leipziger Annalen (1714) "die gemeine Sage" erzählt. Unn hat der Arzt Heinrich Stromer aus Auerbach in Bahern erst im Jahre 1530 den nach ihm genannten Hof erbaut; zwei Menschenalter später ist in einer vermehrten Auslage des ältesten Faustbuches (1590) von dem Faßritt in Leipzig die Rede, ohne die Jahreszahl und ohne Auerbachs Keller zu nennen, dasselbe geschieht in allen späteren Volksbüchern,

<sup>1</sup> Splitter Mr. 183.

bie in den Jahren 1599, 1674 und 1728 erscheinen. Widmann läßt den Anfang der Weltsahrt des Faust und seines öffentlichen Auftretens im Jahre 1525 stattsinden, ohne Leipzig als Schauplatz zu bezeichenen. Man sieht demnach, wie eine spätere Combination die Zaubergeschichte vom Leipziger Faßritte mit der Jahreszahl 1525 verknüpft und in Auerbachs Keller localisirt hat, woraus erst der Ursprung der dort besindlichen Bilder sich erklärt. Daher hat, gleich dem Faßritte selbst, Fausts Aufenthalt in Leipzig keinen historischen, sondern einen sagenhaften Charakter.

Goethe sah jene Bilber als leipziger Student und ließ die Weltsahrt seines Faust mit der Scene in Auerbachs Keller beginnen.

# II. Die kritische Frage: geschichtlich oder mythisch?

Offenbar sind die beiden Zauberer, von denen Tritheim und Mudt berichten, dieselbe Person. Auch steht von seiten der chronologischen Angaben wie der geschilderten Charakterzüge nichts im Wege, den Georg Faust von unbekannter Herkunst und den Johann Faust von Knittlingen für identisch

zu halten. Wir burfen annehmen, daß diefer Mann um das Jahr 1480 geboren war und bald nach 1540 starb, daß er vierzig Jahre als fahrender Scholast und Gaukler ein unstetes, höchst abenteuer= liches Leben geführt und es im Interesse seiner Profession und Prahlerei gelegen habe, namentlich in den Anfängen seiner Weltfahrt unter verschieden= en Namen aufzutreten: er mag mit den Vornamen gewechselt, sich Faustus in der Bedeutung von For= tunatus genannt, der Herkunft von Anittlingen die Abstammung von dem alten Zaubervolf der Sabiner vorgezogen und sich deshalb den Beinamen "Sabellicus" zugelegt haben. "Der Nekromant von Norcia, der Sabiner, ist dein getreuer, ehrenhafter Diener", läßt Goethe seinen Faust zum Raiser sagen, als er diesem die drei Gewaltigen zuführt.1

### 1. J. G. Neumann.

Nachdem die litterarische Ausbildung der Fausts
sage in den Bolksbüchern ihre Hauptsormen durchs
lausen hatte, entstand, fast ein Jahrhundert nach

<sup>1</sup> Fauft II. Th. IV. Att. B. 401—402. (Loeper'sche Ausgabe.)

dem ältesten Kaustbuche, die Frage nach dem geschichtlichen Kern der Sage. Die Berson des Faust war durch die Melanchthon-Mennelsche Ueberlieferung und die lutherische Tendenz der Sage und Bolksbücher jo eng mit Wittenberg verbunden, daß man hier zuerst diese Frage aufnahm. Es wurde bezweifelt, daß Mennels Erzählung auf Thatsachen beruhe, und der Seld der Fauftsage gelebt habe. Dies veranlaßte den wittenberger Professor der Theologie, Joh. Georg Neumann, die Sache historisch zu untersuchen: der wirkliche Faust sei ein land= streichender Gaukler gewesen, der ohne die Volks= schauspiele ein obscures Subject geblieben wäre: seine Eristens in Wittenberg, wie sie die Volksbücher beschreiben, sei eine bloße Erdichtung, es habe nie einen Bürger Namens Faust in Wittenberg ge= geben; einige Ortsbestimmungen ließen vermuthen. daß man Wittenberg mit Württemberg verwechselt habe. In Luthers Tischreden, in Melanchthons und Beuters Schriften stehe nichts über Kauft. Manche glauben, daß ein folder Berenmeifter überhaupt nie gelebt habe, vielmehr der ganze "roman magique", ber seinen Namen führe, baraus zu erklären sei, daß der Buchdrucker Johann Faust (Fust) in Mainz durch die Mönche in den Geruch der Zauberei gesbracht worden.

#### 2. R. Simrod und G. Sommer.

Unter den Berichten über Faust kannte Neumann keinen älteren als die Erzählung Mennels, er überssah, daß dieselbe aus dem Munde Melanchthons geschöpft sein will, und ließ daher die Frage unserörtert, ob die wittenbergische Ueberlieserung wirkslich von Melanchthon herrühre oder nicht? Die Nachrichten von Tritheim und Mudt waren ihm unbekannt geblieben. Und gerade auf die Beschaffensheit dieser Nachrichten, insbesondere die des würzsburger Abtes ist in unserer Zeit die Ansicht gestützt worden, daß jener landstreichende Gaukler Johann Faust aus Knittlingen wohl existirt habe, aber nicht als Held der Sage zu betrachten, dieser vielsmehr keineswegs historisch, sondern lediglich mythisch zu nehmen sei.

Jener Georgius Sabellicus, von dem Tritheim berichtet, nannte sich "Faustus junior, magus se-

<sup>1</sup> Disquisitio historica de Fausto praestigiatore (1683). Dentsch: J. G. Neumanns curiense Betrachtungen bes sozgenannten D. Faustens (1702).

cundus". Es gab also einen älteren Faust, der bem jüngeren, und einen ersten Magus, der dem zweiten zum Vorbilde gedient und in der Sage fortgelebt hat.

Dieser ältere Faust soll nun nach R. Simrock Johann Fust, der mainzer Buchdrucker, der Ersfinder der beweglichen Buchstaben, also der eigentsliche Ersinder der Buchdruckerkunst sein, auf den schon zu Neumanns Zeit manche die Faustsage zurücksühren wollten. Auch eines der Puppenspiele vom Doctor Faust, welches zum größten Theile in Mainz spiele und vielleicht auf einem deutschen Drama noch aus dem sechszehnten Jahrhundert beruhe, weise auf einen solchen Ursprung hin. 1

Jener vorbildliche erste Magus soll nach Emil Sommer Simon Magus sein, von dem auch die Helena in der Faustsage herrühre, welche letztere außerdem viele ihrer Züge und Gestalten aus der Götters und Elsensage entlehnt habe, wie aus Grimms deutscher Mythologie einleuchte.

<sup>1</sup> R. Simrod: Bersuch über ben Ursprung ber Faustsage, S. 207 fig. (2. Ausl. Franks. a. M. 1877).

<sup>2</sup> Erich und Gruber: Allg. Enchtl. ber Wiffenschaften und Runfte. I. Th. 41. S. 93-118.

Unter den Faustdichtungen ist M. Klingers Roman (1791) die einzige, welche den Buchdrucker zu ihrem Helden gemacht hat.

Da die Sage, die Bolksbücher und die drama= tischen Dichtungen vom Faust weder den Simon Magus und seine Selena noch den mainzer Buchdrucker vor Augen haben, so ist mit jenen beiden Annahmen, von denen die Simrocks wohl für immer abgethan ift, zum Berständniß der Sache oder gar zur Erklärung des goetheschen Fauft gar nichts geleistet. Aus historischen Daten, aus Zügen schon vorhandener Zaubersagen und aus herrschenden Zeitrichtungen ist die Faustsage entstanden, sie ist als Wundergeschichte aufgezeichnet und geglaubt, bann als natürliche Geschichte erklärt und zulett als eine Dichtung gefaßt worden, welche die Zeiten gebildet und fortgebildet haben. Und so hat auch die Vorstellung von der Geschichte des Doctor Faust diese drei Standpunkte durchlaufen: den gläubigen, ben naturalistischen und den mythischen.

Sechstes Capitel.

# Die Volksbücher.

A. Das ältefte Fauftbudg.

# I. Die Entstehung der Bolksbucher.

Die geschichtliche Figur des Johann Faust wird schon bei Lebzeiten ein Gegenstand der volksthümslichen und abergläubischen Fama, womit das Sagensgebilde beginnt, welches in der zweiten Hälfte des sechszehnten Jahrhunderts wächst, allerhand Züge, die von anderen Zauberern erzählt werden, in sich ausnimmt und dadurch den Charaktereiner Sammelssage gewinnt. Faust wird der Favorit der Zauberssage, von dem die deutsche Bolksphantasie nicht genug hören und erzählen kann; zugleich greisen die religiösen Zeitinteressen in die Gestaltung der Sage ein und geben derselben ihr eigenthümliches Gepräge: Faust ist der vom Lutherthum abtrünnige, dem Teusel verschriebene, der Hölle rettungslos

perfallene, fluch= und bejammernswürdige Mann. bessen Gesinnung und Schicksale allen guten Chriften zum warnenden Beispiele dienen follen; er ist berienige Magus, in welchem der lutherische Glaube fein und seines Meisters diabolisches Gegenbild er= blickt. So wird die Faustsage zur lutherischen Magusfage und erhält dadurch eine in ihrer Art einzige Bedeutung. Demgemäß erscheint in den Volksbüchern Wittenberg nicht mehr als ein vorübergehender Aufenthalt, sondern als die zweite Beimath dieses antilutherischen Magus; hier lebt ein Verwandter, welcher ihn erziehen läßt, und den er beerbt, hier wird er Schüler und Student, angefessener Bürger und Universitätslehrer, man bezeichnet Gaffe und Haus, wo er gewohnt hat. Mur die Magie darf er nicht in Wittenberg, sondern nur an solchen Orten erlernt haben, die der lutherischen Lehre fremd oder feindlich sind: er studirt sie nach einem der Bolksbücher in Krakau, nach einem an= bern in Ingolftadt. Das Lutherthum hatte mit reformirten Bekenntniß gebrochen und schmeckte in seiner Polemik schon nach dem sieben= zehnten Sahrhundert, als die litterarische Gestalt= ung der Faustgeschichte aus ihm hervorging.

## II. Das ältefte Fauftbuch.

1. Der Abfall von Gott und der Bact mit dem Teufel.

Eine so wichtige, dem Volksinteresse wie dem Volksglauben gleich werthvolle Sage wollte aufgezeichnet und litterarisch fortgepflanzt werden. Dies ift durch die Volksbücher geschehen, welche die Beschichte vom Faust dem Andenken der Welt über= liefert haben. Das älteste, von einem ungenannten Berfasser, erschien in Goethes Baterstadt zur Berbst= messe 1587, herausgegeben von dem Buchdrucker Johann Spies, der die Sandschrift von einem Freunde in Speier erhalten haben wollte. Seit vielen Sahren sei die gemeine und große Sage vom Faust verbreitet, überall in Gesellschaften und Gastereien werde derselben nachgefragt und ihre Aufzeichnung durch den Druck gewünscht. Der Titel saat, was das Buch enthält und bezweckt: "Sistoria von D. Johann Fausten, dem weit beschreiten Zauberer und Schwarzkünstler, wie er sich gegen den Teufel auf eine benannte Zeit verschrieben, was er hierzwischen für seltsame Abenteuer gesehen, selbst angerichtet und getrieben, bis er endlich seinen wohlberdienten Lohn empfangen. Mehrertheils aus seinen eigenen hinterlassenen Schriften, allen hochtragenden, fürwizigen und gottlosen Menschen zum schrecklichen Beispiel, abscheulichen Exempel und treuherziger Warnung zussammengezogen und in den Druck versertiget. Jascobi IV. "Seid Gott unterthänig und widerstehet dem Teusel, so slieht er vor euch."

Wie lebhaft das Interesse an der Geschichte vom Fauft und der Bunich, dieselbe gedruckt zu besitzen, in jener Zeit war, erhellt aus der Aufnahme und Berbreitung, Die das frankfurter Bolksbuch binnen furzer Zeit fand. Schon im folgenden Jahre er= schien eine gereimte Bearbeitung in Tübingen und eine niederdeutsche Uebersetzung. Bald wurden neue Ausgaben nöthig, die sich durch Weglassungen und Buthaten unterschieden; darunter ist die berliner Ausgabe vom Jahre 1590 wegen der Hinzufügung bes leipziger Fagrittes und fünf erfurter Beschichten von besonderer Wichtigkeit. Uebersetungen verbreiteten das Faustbuch in Holland, England und Frankreich. Im Jahre 1593 erschien als zweiter Theil der Geschichte vom Faust die von seinem Fa= mulus Christoph Wagner, den das frankfurter Volksbuch in seine Erzählung eingeführt und als einen "berwegenen Leder, einen bösen, verloffenen Bettelbuben" bezeichnet hatte, welchen Faust in sein Haus aufnahm, als seinen Schüler erzog und zuletzt zu seinem Erben einsetzte.

Das frankfurter Faustbuch ist der Stammvater der Faustlitteratur, aus dem bald eine Dichtung hervorging, die mit dramatischer Kraft die Form der Erzählung zerbrach und die tragische Anlage des Stoffes zu freier und mächtiger Wirkung entfaltete. Die Eigenschaften, welche wir an der Magussage des sechszehnten Jahrhunderts geschildert haben, find in dieser Darstellung der Faustsage unverkennbar ausgeprägt: der diabolische und tragische Charat= ter, die grandiosen und burlesten Buge. Gie ent= hält schon das Rohmaterial zum goetheschen Faust, und wie ungeschickt auch die Zusammenfügung der einzelnen Stude, wie ungereimt öfters der Bang der Erzählung ift, denn es fehlt nicht an Wider= sprüchen und Doppelgeschichten, wie roh die Erfindung, wie scholastisch und unkundig die Vorstell= ungen der himmlischen und irdischen Dinge find, die uns geschildert werden, so läßt sich doch jene er= habene Unlage dem Werke nicht absprechen.

Nach demfelben ist Johann Faust ein Bauern=

sohn aus Roda bei Weimar, den seine frommen Eltern zu einem reichen, finderlosen Berwandten nach Wittenberg senden, damit dort ein Gottes= gelehrter aus ihm werde, denn er hatte "einen ganz gelernigen und geschwinden Ropf, zum Studiren qualificirt und geneigt". Bald überragte er feine Genossen und wurde unter sechszehn Magistern der erste und darauf Doctor der Theologie. Aber die Gottesgelehrsamkeit befriedigte ihn nicht, denn er hatte auch .. einen unsinnigen und hoffärtigen Ropf. wie man ihn benn allezeit den Speculirer genannt hat". Er gerieth in bose Gesellschaft, legte die hei= lige Schrift hinter die Thure und unter die Bank und begab sich nach Arakau, wo er die magischen Bücher kennen lernte und Tag und Nacht darin las. Jest wollte er nicht mehr Theologe heißen, sondern ward ein Weltmensch und nannte sich einen Doctor der Medicin, einen Aftrologus und Mathematikus. Er liebte, was nicht zu lieben war, und trachtete darnach Tag und Nacht. Er nahm Adler= flügel an sich und wollte alle Gründe im Himmel und auf Erden erforschen. Des Nachts im Speffer= walde bei Wittenberg versucht er an einem Kreuzwege die Kunft der Teufelsbeschwörung, welche die magischen Bücher ihm gelehrt hatten. "Zuerst ließ ber Teusel sich an, als ob er nicht gern an die Reihe käme", dann folgten mannichsache diabolische Gebilde schreckhafter und blendender Art, dis zulett der Teusel als grauer Mönch erschien und dem Faust eine Zusammenkunft für nächste Mittersnacht zusagte.

Schon des andern Morgens berief Faust den Dämon in seine Wohnung, um einen Vertrag mit ihm zu schließen, wozu dieser aber die Erlaubniß erst vom Herrn der Unterwelt einholen mußte, denn er selbst war nur ein dienender Höllengeist Namens Mephostophiles. Lucifer giebt seine Einwilligung und der Bund wird geschlossen. Faust sordert die Kraft und Gestalt eines Geistes, die Ersüllung aller seiner Wünsche und daß Mephistopheles ihm dienen und stetz gegenwärtig, aber nur ihm allein sichtbar sein solle. Dagegen verslangt der Teufel den Absall von Gott, die Feindsschaft wider die Christen und ihren Glauben, die Versicherung, daß Faust sich nie mehr besehren wolle und daß er ihm mit Blut seine Seele vers

<sup>1</sup> In bem jüngften Volksbuche und bei Goethe heißt er Mephistopheles. (Feind bes Lichts? Feind bes Fauft?)

schreibe. Nach vierundzwanzig Jahren soll dieser Schein versallen sein und Faust dem Teusel geshören. Vergebens warnt ihn die blutige Inschrift in seiner linken Hand: "O homo fuge!"

Dieser Bact enthält Fausts untilabare Schuld. beren diabolischen und tragischen Charafter unser Volksbuch sehr ausdrucksvoll hervorhebt. "Faust war in seinem Stolz und Hochmuth so verwegen, daß er seiner Seelen Seligkeit nicht bedenken wollte. Er meinte, der Teufel wäre nicht so schwarz, als man ihn malt, noch die Sölle so heiß, wie man babon faat." "Eben in dieser Stunde fällt dieser gottlose Mann von seinem Gott ab." "Dieser Ab= fall ift nichts anderes als fein stolzer Sochmuth, Berzweiflung, Verwegung und Vermessenheit, wie den Riefen war, davon die Boeten dichten, bak fie bie Berge zusammentragen und mider Gott friegen wollten, ja wie dem bo= fen Engel, der fich wider Gott feste, barum er wegen seiner Hoffart und Uebermuth von Gott verstoßen wurde. Also wer hoch steigen will, der fällt auch hoch herab."

Diese Aehnlichkeit unseres Magus mit den Titanen kann nicht gewaltiger empsundenwerden,

als die eben angeführte Stelle ausspricht. Und daß sein Hochmuth von dem Drange nach Erkenntniß ersüllt ist, beurkundet die Verschreibung selbst, wie sie in dem ältesten Volksbuche zu lesen steht.
"Ich habe mir vorgenommen, die Elemente zu speculiren, und da ich nach den Gaben, die mir von oben herab verliehen sind, die Geschicklichkeit dazu nicht in meinem Kopse sinde und solches von Menschen nicht erlernen mag, so habe ich mich diesem Höllengeist ergeben und ihn erwählet, mir solches zu berichten und zu lehren." Die Unterschrift heißt: "Johann Faustus der Ersahrene der Elemente und der Geistlichen Doctor."

Während der ersten acht Jahre bleibt Faust zu Wittenberg in dem Hause, das ihm sein Vetter hinterlassen hat, in der Gesellschaft seines Famulus Wagner und des Mephistopheles, der als Franzisstanermönch mit einem Glöcklein zu erscheinen hat, wodurch er seine Ankunst meldet. Allerhand Gespräche und Fragen, auch ergöpliche Blendwerke, die der Teusel ihm vorzaubert, füllen die Zeit. Bisweilen berauscht ihn eine herrliche Musik, womit der Teusel jeden Gedanken reuiger Art, der den Faust etwa beschleichen könnte oder beschlichen

hat, zu verscheuchen weiß. Ein solches Concert schildert uns das alte Volksbuch mit einem recht feelenkundigen Einblick in die Gemüthsstimmung. welche den Faust dabei über die Anwandlungen der Reue hinwegtäuscht. "Er dachte nicht anders, als er wäre im himmel, da er doch bei dem Teufel war. Solches mahrte eine ganze Stunde, fo bak Faust halsstarrig ward und sich vornahm, es hätte ihn noch niemals gereut." Wir fühl= en uns an jenen Raubergesang erinnert, womit Goethe seinen Fauft einschläfern läßt: "Schwindet, ihr dunkeln Wölbungen droben! Reizender ichaue freundlich der blaue Aether herein!" Mephistopheles triumphirt: "So recht, ihr luft'gen zarten Jungen, ihr habt ihn treulich eingesungen! Für dieß Concert bin ich in eurer Schuld!"

Das "epikurische Leben", welches Faust nun Tag für Tag sührt, hat die Wirkungen, die der Teusel beabsichtigt. Auch dieß läßt sich dem alten Bolksbuche mit goetheschen Worten nacherzählen: "Den edlen Müssiggang lehr' ich hernach dich schäßen, und bald empfindest du mit innigem Ergezen, wie sich Cupido regt und hin und wieder springt". In Faust entsteht der Bunsch zu

heirathen, er begehrt ein Weib. Mephistopheles sucht es ihm auf alle Art auszureden. Der Chestand sei von Gott, die Unzucht vom Teusel. Da nun Faust doch auf seinem Willen besteht, werden alle Schrecknisse der Hölle gegen ihn losgelassen, der Satan selbst erscheint in seiner furchtbarsten Gestalt und wirft ihn nieder. Jeht erkennt Faust sein Begehren für einen Vertragsbruch und sleht um Verzeihung. Heirathen darf er kein Weib, aber er soll der schönsten Weiber so viele haben und so oft als er wünscht. Dieses Versprechen des Mephistopheles gesiel ihm so wohl, "daß sein Herz vor Freuden zitterte".

Daß Faust die She begehrt, die der Teusel haßt und ihm verbietet, ist in der Erzählung unsserer Volksbücher ein Zug von bemerkenswerther Bedeutung und Fortbildung. Es ist noch ein Rest seiner lutherischen Erziehung und Lebensanschausung, daß er meint, die geschlechtlichen Triebe nur in der She bestriedigen zu dürsen. Dem abtrünnsigen und antilutherischen Magus ist die Heirath versagt. Freilich hätte der Teusel diese Bedingung in seinem Vertrage mit Faust ausdrücklich seststellen sollen; vielleicht nützt er die Ersahrung, die

ihn das erste Bolksbuch machen läßt, und wird sich im nächsten besser vorsehen.

### 2. Die Unterredung mit Mephiftopheles.

Er hat dem Faust die Erfüllung aller Bünsche. also auch die Beantwortung seiner Fragen ver= sprochen. Gleich die ersten Fragen und Disputationen, wie das Volksbuch diese wißbegierigen Unterredungen mit Mephistopheles nennt, handeln von himmel und hölle, von dem Ursprunge der bosen Geister und der Gewalt des Teufels, von dem Ort und der Bein der Berdammten. Mephisto= pheles schildert ihm das Stufenreich der Engel und den Sturz des Lucifer, welcher einst der Erzengel Raphael war und durch seinen Uebermuth von Gott abfiel und verstoßen wurde. Um in solche Geheim= nisse eingeweiht zu werden, brauchte Faust keinen Höllengeist zu rufen, der selbst erft bei dem Arev= pagiten und einer Secte ber Manichaer in die Schule gehen mußte, um von jenem die Einrichtung der himmlischen Hierarchie und von dieser den Ur= sprung des Bosen zu erfahren. In Lucifers Schuld und Fall erkannte Faust sein eigenes Schicksal, er

<sup>1</sup> S. bas folgende Cap. Nr. I. 2.

verwünschte seine Geburt, ging in seine Rammer und weinte bitterlich. Die Beschreibung der Hölle. die Qualen der Verdammten, die Ewiakeit ihrer Strafen und die Versicherung, daß der Teufel sein Berz völlig durchdrungen und ihm die Gnade Gottes für immer geraubt habe, erweckten in ihm fehr düstere Vorstellungen und versetzen sein Gemüth in Trauriakeit und Schwermuth. Mußte er doch von dem Teufel selbst hören, daß dieser, wenn er ein Mensch geworden und an Fausts Stelle gewesen wäre, sich niemals von Gott losgerissen haben würde. Damit waren die theologischen Unterredungen oder, wie das Volksbuch sagt, .. die gott= seligen Fragen" zu Ende, und der Teufel ver= weigerte jede weitere Auskunft. Die Reue, welche Faust empfand, war unecht, wie die des Rain und Judas, denn sie ließ ihn, wie er war, und änderte nichts im Grunde seines Herzens. Wurde seine Berstimmung gar zu duster, so brachte ihm der Teufel ein schönes Weib, das ihm die Zeit vertrieb und die Wolken verscheuchte. Es war die Reue, die keine Schwingen hat und keine Frucht trägt, wie Shakespeare im Samlet unübertrefflich die des Königs schildert.

Run tamen die fosmologischen Gespräche an die Reihe: die Fragen nach der Entstehung und Einrichtung der Welt, nach dem Laufe der Geftirne. dem Ursprunge der Jahreszeiten und der Beschaffen= heit der Elemente. Mephistopheles war noch ein Mann der alten Schule, die nichts von Kopernifus wußte und sich das Weltgebäude aus dem Firmam= ent und den davon umichlossenen. frnstallenen und beweglichen himmelsiphären zusammensette. In Ansehung der Ewigkeit und Unvergänglichkeit des Weltalls hielt er es mit Aristoteles. Darüber belehrte er nun seinen Schüler und zeitweiligen Herrn. Was die Sahreszeiten betraf, so redete er wie ein Geschöpf der Unterwelt, das vom hellen Tage buchstäblich nichts wußte, denn er erklärte den Winter aus den Ursachen des Sommers und meinte, daß die Sonne, je höher sie stehe, um so entfernter bon der Erde und barum um fo weniger im Stande sei, dieselbe zu erwärmen. Die Bewohner der Unter= welt machten bem Fauft in seinem Saufe zu Witten= berg felbst ihren Besuch, und die sieben vornehmsten Höllengeister, Lucifer an ihrer Spite, Scheusale in den groteskesten Formen, nannten ihm ihre Ramen; ber gange Söllensput, der in seinem Bimmer losgelassen wurde, erinnert uns an jene Larben und Schreckbilder, die einst den heiligen Anstonius in der Wüste neckten. Wir müssen es unsserem Volksbuche auf sein ehrliches Wort glauben, daß aus einem solchen Unterrichte, wie der eben beschriebene war, Faust am Ende als ein berühmter Mathematikus, als der beste Wetterprophet und Kalendermacher hervorging.

#### 3. Die Weltfahrt.

Nachdem dieses diabolische Stilleben, das acht Jahre gewährt hatte, mit seinen Genüssen und Studien erschöpft war, begann die große Reise durch Hölle, Himmel und Erde. Bon der ixdisch en Weltsahrt, die uns das Volksbuch in buntem Wirrwarr erzählt, sind die Besuche am Hose des Papstes zu Kom, des Sultans in Constantinopel, des Kaisers in Innsbruck und des Grasen von Anhalt besonders merkwürdig.

Neber die topographische Kenntniß der Stadt Rom wollen wir mit dem Volksbuche nicht rechten, sie ist ihm eben so fremd, wie die Kunde von Hims mel und Erde. Lassen wir also den Vatican dicht neben dem Lateran liegen! Aber wie eng luthers isch und antipapistisch der Verfasser unseres Buches gesinnt und wie eifrig er diese Tendenz in der Ge= schichte vom Faust auszudrücken bestrebt war, das tritt nirgends fo grell hervor, als in den Stellen, wo er den Aufenthalt der beiden Weltfahrer in Rom und Constantinopel erzählt. Heidenthum und Papstthum sind ihm gleich schlecht und gleich verhaßt. Faust sah in Rom "viel heidnische verwor= fene Tempel", Säulen und Triumphbogen, woran er seine Lust hatte. "Er kam auch unsichtbar vor des Papstes Balast, da sah er viele Diener und Hoffchranzen und aller Art kostbare Bracht, so daß er zu seinem Geist sagte: "Pfui! warum hat mich ber Teufel nicht auch zu einem Papste gemacht?" Doctor Faustus sah auch darinnen alle Seines= gleichen, als Uebermuth, Stolz, Hochmuth und Bermessenheit und alles gottlose Wesen des Babstes" u. s. f. Drei Tage und Nächte blieb er unsichtbar in der Rähe des Papstes und trieb mit demselben allerhand Neckereien, blies ihm ins Ge= sicht, lachte und weinte ungesehen, nahm ihm von seiner Tafel die Schüffeln vor der Rase meg, und was der Art Schabernack mehr zur Belustigung des lutherischen Volkes sich ersinnen ließ.

Auch der Jslam und das Papstthum sahen in den Augen unseres Erzählers einander so ähnlich, daß die Rolle des Propheten und die des Papstes sehr gut vereinigt und von einer und derselben Person — es sei nun der gottlose Magus oder der Teusel selbst — mit bestem Ersolge gespielt werden konnten. Im Palaste zu Constantinopel erschien Mephistopheles vor dem Sultan als Mohammed in päpstlichem Schmuck und Gewande, und nachsdem Faust im Harem des Sultans sechs Tage und Nächte hindurch die Rolle des Propheten zur Versmehrung der Gläubigen gespielt hatte, suhr er im Ornate des Papstes auf und davon. Und beide male war der Sultan höchst erbaut von der Ehre, die ihm widersahren war.

Bor der geheiligten Person des römischen Kaissers zu Innsbruck durften natürlich nicht solche verhöhnende Possen ausgeführt werden, wie vor dem Papste und dem Sultan. Carl V. wollte eine seiner würdige Erscheinung sehen, einen Weltbesherrscher seinesgleichen; er verlangte, daß Faust ihm Alexander den Großen und dessen Gemahlin

<sup>1</sup> Bgl. oben Cap. IV. S. 67.

herausbeschwöre. Der kaiserliche Wunsch murde er= füllt. Alexander zeigte sich als ein dickes Männchen mit einem dicken rothen Barte und eben folchen Backen, seine Gemablin aber mit einer großen Barze im Nacken. Nachdem der Raiser dieses Renn= zeichen gesucht und gefunden, war er sicher, daß er das macedonische Herrschervaar so vor sich sah, wie dasselbe einst gelebt hatte. .. Er freute sich und dachte: nun habe ich zwei Bersonen gesehen, die ich längst begehrt habe." Wie unser Erzähler dazu gelangt ist, diese sonderbare Erfindung zu machen und der macedonischen Königin ein Muttermal anzudichten, welches dem römischen Raiser Carl V. so genau bekannt war: das ist eine Frage, die wir ipater beantworten werden, um den Gang und die Art der fortsvinnenden Dichtung auf diesem Sagengebiete zu erleuchten.

Bevor Faust von dem Hofe des Kaisers Absichied nahm, spielte er noch zu dessen Belustigung einem seiner Ritter, einem geborenen Freiherrn, den unser Erzähler nur nicht nennen will, einen etwas boshaften Bossen: er zauberte ihm, als er eben schlafend unter dem Fenster lag, ein Hirschsgeweih an die Stirn, das zwar wieder absiel, aber

für einige Zeit den Mann in eine höchst unbequeme und lächerliche Lage versetzte. Alle Versuche, die der Ritter zu seiner Rache unternahm, waren umsonst und scheiterten an der Zauberkunst, womit Faust bald sich selbst unsichtbar zu machen, bald den Feind mit dem Schein einer Masse geharnischter Krieger zu schrecken wußte.

Am Hofe von Anhalt erwieß er sich durch feine magischen Künste als ein anmuthiger und wohl= thuender Gast. Dem Grafen zauberte er auf eine benachbarte Anhöhe ein stattliches Schloß und ließ darin eine große Gesellschaft bewirthen. Dann verging es in einem Feuerwerke, das ein gewaltiges und prachtvolles Schauspiel gewährte. Die Gräfin, die in ihrem schwangeren Zustande ein besonderes Gelüste nach Weintrauben spürte — es war aber mitten im Januar —, erfreute er durch die kost= lichsten Früchte dieser Art, die soeben die Sonne bes Gubens gereift hatte. Wenn auf seinen Wink die Trauben geflogen kommen, woher es auch sei, so werden sie auf seinen Wink auch wachsen, wo es immer sei, selbst aus einer Tischplatte, wie unser Volksbuch bei einem Gastmahle in einer ungenann= ten Reichsstadt in der That geschehen läßt. Es

brauchte diese Geschichte nicht einmal zu ersinden, sondern nur zu übertragen. Und wenn er die Früchte des Südens herbeizaubern kann, warum nicht auch die Wärme? Wirklich erzählt unser Volksbuch, daß zur Ergößung der Frauen, die um die Weihnachtszeit zum Besuche nach Wittenberg gekommen seien, Faust seinen Hausgarten in einen Sommergarten verwandelt habe. Auch dieser Zug war nicht ersunden, sondern entsehnt. Als Wishelm von Holland zum deutschen Könige in Aachen gekrönt war (November 1248), habe Albertus Magnus, so berichtet die Sage, zum Empfange des Königs in Köln einen Sommergarten in dessen

Bon dem verunglückten Fluge in Benedig ist in unserem Bolksbuche keine Rede. Trop der wohlsbekannten wittenbergischen Ueberlieserung wird diese Geschichte verschwiegen, denn in unserer Ersählung erscheinen die Luftsahrten als eine dem Magus ganz geläusige Reiseart. Auf seiner Fahrt durch die Länder und Städte der Welt dient ihm Mephistopheles als Flügelroß; von Wittenberg führt er auf seinem Mantel drei Grasen, die hier studiren, im Fluge nach München, wo sie einer

fürstlichen Hochzeit beizuwohnen wünschen. Zur Fastnachtszeit, als Bacchus angethan, fliegt er auf einer Gartenleiter, beren Sprossen mit Studenten besetzt sind, von Wittenberg nach Salzburg, wo sie im Keller des Bischoss vom Besten trinken. Natürslich geräth er mit dem Kellermeister in Streit, woraus dann weitere Zauberstreiche sich entwickeln. Die bacchischen Genüsse sind für die Kunst unseres Magus ein sehr beliebtes und variables Thema, recht nach deutschem Geschmacke. Dieses mal macht er mit seinen Studenten eine Weinreise im Fluge, es geht in einen weit entsernten, vorzüglichen Kelsler; ein anderes mal wird er aus einem Keller vor den Augen seiner Studenten auf einem Weinsasse heraussfliegen oder reiten.

Die burlesken Zauberstreiche, die er auf seinen Wanderungen aussührt und das Volksbuch in Menge von ihm erzählt, sind größtentheils magische Blendungen. Einem Bauern in Gotha, der mit seinem Juder Heu ihm nicht ausweichen will, verschlingt er Pferde und Wagen, einem anderen in Zwickau, der ihm von seinem Heu so viel verkauft als er zu essen wünscht, verzehrt er das halbe Jus

<sup>1</sup> S. unten Rr. III. 2.

ber. lärmenden Bauern im Wirthshause läßt er die Mäuler, die sie nicht halten wollen, offen stehen: einem Hausknechte, der ihm das Blas zu voll geschenkt, geht es, wie dem Beuwagen in Gotha, einem andern schlägt er den Ropf ab und sett ihn wieder auf: sich selbst reißt er ein Bein aus, um es einem Juden als Pfand für seine Schuld zu lassen, und da dieser das Pfand nicht wiederbringt, muß er noch eben so viel Geld zahlen, als er ver= loren hat; Schweine, die er gemästet und verkauft hat, verwandelt er in Strohwische; einem Roß= täuscher, dem er sein Pferd verhandelt, aber in die Schwemme zu reiten verboten hat, verzaubert er im Waffer das Pferd unter seinem Leibe in ein Bündel Stroh; einem Pfaffen in Roln verwandelt er unterwegs das Brevier, das jener in seiner Hand hält, in ein Spiel Karten, und was bergleichen Possen mehr sind, die den Lesern des Volksbuches zugleich den Eindruck einer lustigen und gerechten Remesis machen. Diese Leser sehen mit Bergnügen, wie die Grobheit, der Geis und die Roheit der Bauern gezüchtigt wird, wie ein Jude, noch dazu "ein christenfeindlicher", mit Schaden abzieht, Schweine= und Pferdehändler einmal felbst ange= führt werden, ein Roßtäuscher plötzlich in der Patsche sitzt, einem Pfaffen ein ärgerlicher Possen gespielt wird u. s. f.

Die Berichte der Zeitgenossen über Faust ent= halten nichts von seinem Aufenthalte in Rom, Constantinopel, Innsbruck und Anhalt, die in unserem Volksbuche so bemerkenswerth hervortreten. Offen= bar sind diese Erfindungen aus der lutherischen Tendens des Erzählers hervorgegangen. Der Bavit gilt bei dem lutherischen Volke als der Antichrist felbst, der Sultan ift der gefürchtetste Teind der Christenheit, Kaiser Carl V. der mächtigste Gegner der Reformation, der ihre Häupter bei Mühlberg besiegt hat und nun selbst in Innsbruck durch Morit von Sachsen bedroht wird. Daß der Vatican und der Sergil auf den antilutherischen und wider= christlichen Magus eine besondere Anziehungstraft ausüben und er sich hier so wohl fühlt, wie die Studenten in Auerbachs Keller, läßt unser Volks= buch nicht bloß merken, sondern stellt es offen zur Schau, während es die Motive verschweigt, aus benen nach seiner Fügung Faust den kaiserlichen Hof in Innsbruck und den fürstlichen von Anhalt auffucht. Bielleicht daß die calvinistische Blaub= ensrichtung des anhaltinischen Hofes dem Bersfasser unserer Faustgeschichte den Anstoß dazu gab, den Apostaten des Lutherthums dort eine gastliche Aufnahme sinden zu lassen. Das Bolksbuch erscheint zehn Jahre, nachdem die Lutherischen und Resormirten in Deutschland durch die Concordiensformel unversöhnlich getrennt sind (1577).

4. Die zweite Berichreibung. Die Selena und bas Ende.

Sechszehn Jahre sind abgelausen, Faust ist nach Wittenberg zurückgekehrt und hat den Zeitraum seiner magischen Herrlichkeit dis auf das letzte Drittstheil verzehrt. Da versucht, wie schon Lercheimer erzählt hatte und unser Bolksbuch ihm nacherzählt, ein alter frommer Mann seine Bekehrung. Es war, wie das Bolksbuch näher aussührt, sein Nachsbar, und zwar ein Arzt, welcher die heilige Schrift lieb behalten hatte, während Faust erst ein ungläubsiger Medicus und dann ein gottloser Magus gesworden war. Dieser gottessürchtige Arzt hielt ihm aus der Apostelgeschichte das Beispiel vom Simon Magus vor, der sich auch noch bekehrt hatte, und

<sup>1</sup> S. oben Cap. V. S. 84—86.

brachte ihn zu einer nachdenklichen, reuigen Stimmung, so daß Faust entschlossen war, seinen Berstrag mit dem Teusel zu brechen. Dies aber war unmöglich. Der Teusel drohte ihn zu zerreißen und erzwang sogleich eine zweite Blutverschreibung, welche Faust im siebzehnten Jahre seiner diabolsischen Lausbahn ausstellte.

Run genoß er während der letten Jahre, wie eine Henkersmahlzeit, "das epikurische Leben" in der üppigsten Fülle. Auf einer europäischen Rundsreise wurden die sieben schönsten Weiber aussindig gemacht, mit denen er wie ein Sultan lebte.

Es gab nur einen Genuß, der diese noch übers bot. Einst bei einem Studentenbanket in seinem Hause zu Wittenberg hatte man viel von weiblichen Schönheiten geredet; da wünschte einer der Gäste, die schönste Frau zu sehen, die je gelebt habe: die griechische Helena, um derentwillen Troja gestallen sei. Faust ließ sie erscheinen, und die Studsenten, obwohl sie wußten, daß es nur ein Schatten sei, wurden von Liebe so entzückt, daß sie die nächste Nacht nicht schlasen konnten. Es war des Abends am weißen Sonntage nach Ostern. Eben hatte die gläubige Welt das Auserstehungssest des Herrn ges

feiert; eine Woche nachher läßt Faust die griechische Selena auferstehen.

Jahre waren seitdem vergangen, und das letzte ihm noch übrige hatte begonnen. Auch die Freuden des Harems waren erschöpft. Als er eines Mittersnachts aus dem Schlase erwachte, stand vor seiner Seele das Bild der Helena mit allem Zauber, der ihn und seine Gäste berückt hatte. Jetzt war der Besitz dieser Frau sein letzter und höchster Bunsch, den Mephistopheles ersüllen mußte. Er vermählte sich mit der Helena und gewann sie so lieb, daß er keinen Augenblick ohne sie sein wollte; sie gebar ihm einen Sohn, Justus Faustus, ein frühreises, prophetisch begabtes Kind, dessen er sich heftig freute, und das ihm viele künstige Begebenheiten offenbarte. Mit seinem Tode verschwanden Mutter und Sohn.

Das letzte Jahr neigte sich zu Ende. Er hatte nur noch einen Monat zu leben, und es war ihm zu Muthe, wie dem gesangenen Mörder, der seiner Hinrichtung harrt. Nun besammerte er sein versichuldetes, unaufhaltsames Elend, und seine Wehstlagen fanden kein Ende. Seiner Beute sicher, versspottete ihn Mephistopheles: mit größen Herrn und bem Teufel sei nicht gut Kirschen essen! In der nächsten Mitternachtsstunde ist der Schein verfallen. Den letzten Abend verlebt er im Dorse Kimlich bei Wittenberg mit seinen Freunden und Schülern, von denen er in einer Rede voller Reue und Ers mahnungen Abschied nimmt. Unter dem Toben der Elemente erfüllt sich sein schreckliches Schicksal.

### 5. Die Ausgabe von 1590.

Die fünf erfurter Geschichten, die außer der leipziger Sage vom Faßritt dem franksurter Bolksbuche in der Ausgabe vom Jahre 1590 hinzusgefügt sind, bilden einen kleinen Sagenkreis für sich, der von der ausdrücklichen Voraussetung aussgeht, daß Faust viele Jahre an der Hochschule zu Erfurt, in Luthers Klosterstadt, gelehrt habe.

Zwei dieser Erzählungen athmen den Geist der Renaissance. Faust erklärte den Studenten die Dichtungen Homers und beschrieb alles so deutlich und anschaulich, daß seine Zuhörer, von diesen Schilderungen erfüllt, die homerischen Gestalten leibhaftig vor sich zu sehen wünschen. Da ließ ihnen

<sup>1</sup> S. oben S. 104.

Faust die trojanischen Helden Agamemnon, Meneslaus, Achilleus, Odysseus, Ajas, Hestor erscheinen und zuletzt den menschenfressenden Polyphem, vor dem sich die Studenten entsetzen. Bald nachher bei Gelegenheit einer Disputation über die römischen Lustspiele rühmte er sich, die verlorenen Stücke des Plautus und Terenz wieder an das Licht bringen zu können, freilich nur als eine vorübergehende Erscheinung, die sich nicht festhalten, wohl aber in der kurzen Zeit, die sie währe, mit aller Geschwindigsteit nachbilden lasse. Indessen wollten die Theoslogen, "bei denen er ohnedies nicht guten Wind hatte", und die Rathsherren nichts von dieser Versmehrung der Alterthumskunde wissen.

Zwei andere Geschichten aus dem ersurter Sagenkreise zeigen uns den Magus, wie er als Gast und Wirth seine Zauberkräste ausübt. Die Erzählung von dem Gastmahle im Hause des Stadtsjunkers in der Schlossergasse zu Ersurt, bei dem Faust plöplich erscheint, werden wir nebst der vom leipziger Faßritte alsbald näher ins Auge sassen, denn die Motive ihrer Ersindung erklären sich aus einem gemeinsamen Thema, welches die Faustsage vorsindet und fortdichtet. Die zweite Erzählung

von dem Gastmahle in Ersurt, welches Faust selbst seinen Freunden giebt, enthält eine unserer Sage eigenthümliche Ersindung, die hier zum ersten male auftritt und ein sortwirkendes Thema bildet, welches die deutschen Volksschauspiele aufnehmen und varisiren. Die Gäste sind beisammen, und noch ist nichts angerichtet. Aber Faust ist ein zu guter Wirth, um seine Gäste hungern und warten zu lassen, er citirt seine Diener und frägt nach dem Grade ihrer Schnelligkeit: der erste hat die Geschwindigkeit des Pfeiles, der zweite die des Windes, der dritte die des Gedankens; er wählt den dritten, der nun das Gastmahl vortrefslich besorgt und mit der reichsten Bewirthung die schnellste Bedienung vereinigt.

Ein charafteristischer Zug unseres Faustbuches ist die Erzählung von dem Bekehrungsversuche, der hier auf den Antrieb der zahlreichen und ansgesehenen Freunde des Magus durch einen "besrühmten Barsüßermönch, Dr. Klinge, der auch mit Luther wohlbekannt war", gemacht wird und an Faust wirkungslos vorübergeht. Er solle Buße thun, und der Mönch werde für die Kettung seiner

<sup>1</sup> S. oben Cap. II. S. 35.

Seele Messe lesen. Aber Faust antwortet: "Meß hin Meß her!" Er hält sich selbst für ewig verloren, da er sich dem Teusel mit seinem Blute verschrieben, er habe Gott die Treue gebrochen und wolle sie dem Teusel halten, da dieser ja auch seine Berpsslichtungen redlich erfüllt habe. Einen solchen hartgesottenen Sünder konnte man in Ersurt nicht länger dulden. Als die Behörden von Klinge ersahren hatten, was für "ein versluchtes Teuselsstind" dieser Faust sei, mußte er die Stadt verslassen. Der katholische Bekehrungsversuch durch den berühmten Barsüßermönch in Ersurt war noch erfolgloser als der des lutherischen Arztes in Wittenberg.

## III. Alebertragung und Fortbildung.

1. Die Todtenbeschwörung vor dem Raiser.

Wenn man Lercheimers Schrift vom Jahre 1585 und das älteste Faustbuch in den Ausgaben von 1587 und 1590 mit einander vergleicht, so läßt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bgl. Wilhelm Scherer: Einleitung zum ältesten Faustbuch (Berlin 1884), M. Schwengberg: das Spies'sche Faustbuch und seine Quelle (1885).

sich deutlich erkennen, wie gewisse Züge durch Uebertragung in die Faustsage aufgenommen und hier durch Bariation und Umbildung, durch Bersgrößerung und Localisirung sortgedichtet werden.

Lercheimer erzählt, daß der uns bekannte Abt Tritheim dem Kaiser Maximilian I. seine verstor= bene Gemahlin Maria von Burgund habe erschein= en lassen, und daß der Kaiser sie in allem erkannt, ja sogar das schwarze Fleckchen im Nacken wiedergefunden habe, so daß er ein Grauen darüber empfunden. Dieser Zug wird umgestaltet und schon im frankfurter Volksbuche auf Fauft übertragen. Aber hier ist es nicht Maximilian I., sondern deffen Enkel Carl V. in Innsbruck, dem Faust auf seinen Wunsch Alexander den Großen und dessen Gemahl= in heraufbeschwört. Der Raiser erkennt die lettere an einer großen Warze im Nacken, ein Malzeichen, nach dem er geflissentlich sieht, weil er oft davon gehört habe. Die große Warze im Nacken der macedonischen Königin verräth ihren Ursprung; sie war einst ein schwarzes Fleckchen im Nacken der Maria von Burgund! So entsteht ein Stückchen Faustgeschichte durch eine plumpe Uebertragung. die mit einem kindischen Mangel an Urtheil selbst

ein nunmehr unmöglich gewordenes Detail noch festhält.

In dem nächsten Faustbuche werden beide Geschichten vermengt: die von Lercheimer und die von Spies. Was nach Widmanns eigener Hinsweisung von Carl V. erzählt werden soll, erzählt er von Maximilian I., dem nicht seine Gemahlin, sondern das macedonische Königspaar vorgezaubert wird.

Und in einer solchen rohen Ersindung, die eigentlich nur eine ungereimte Uebertragung war, lag das Motiv zu dem Thema, welches Goethe in dem zweiten Theile seiner Dichtung aussührt: Faust am Kaiserhof!

#### 2. Die bacchischen Zauberwerke.

In demselben Abschnitte, der Tritheims eben erwähnte Beschwörung enthält und "von großen, herrlichen Zauberern und Gauklern" handelt, erzählt Lercheimer, daß am Hose zu H. ein sahrender Gaukler bei einem Gastmahle Weinstöcke voller Trauben aus der Tischplatte hervorgezaubert

<sup>1</sup> Es ift wohl ber calbinistisch gesinnte hof in heibelberg gemeint. S. oben S. 123-124.

und jeden der Gäste geheißen habe, sein Messer an den Stengel einer Traube zu legen, aber nicht eher zu schneiden, als er es sage. Darauf sei er fortsgegangen, und bei seiner Rücksehr habe jeder Gast noch sein Messer gehalten, aber darunter nicht mehr die Traube, sondern die eigene Nase.

Diese Geschichte überträgt sogleich das franks surter Volksbuch auf Faust und läßt sie in einer ungenannten "vornehmen Reichsstadt" geschehen. Tett ist das ergögliche Zauberstück in die Faustsgeschichte aufgenommen, und wir lesen es noch bei Philipp Camerarius.

Das anmuthige Thema wird fortgedichtet, das Zauberwerk gesteigert, die Ausführung localisirt. Wir haben schon auf die Geschichte von dem Gastsmahle im Hause des Stadtjunkers in Ersurt hinsgewiesen, die sich in der Ausgabe des Faustbuches von 1590 sindet. Die Gäste bedauern, daß Faust, ein stets willkommener Gesellschafter, der sich eben in Prag aufhält, nicht in ihrer Mitte sein könne. Plöglich erscheint er, auf seinem Zauberpserde im Fluge zurückgekehrt. Freudig von allen begrüßt,

<sup>1</sup> Spies: Cap. 65.

vortrefflich bewirthet, wünscht er auch seinerseits die Gesellschaft zu ersreuen und etwas zum Besten zu geben. Er versteht die Kunst, Wein ohne Trausben zu machen, was man heutzutage sogar ohne Magie versucht; es werden Löcher in die Tischplatte gebohrt, und daraus, als ob es Fässer wären, läßt er die edelsten Weine fließen. So verwandeln sich unter den Händen dieses Magus die Tische in Weinsässer. Die Ersindung ist im besten Zuge und läßt auch die Weinfässer unter ihm sich rühren und Belocipede werden. Dasselbe Buch erzählt, wie Faust in Gesellschaft von wittenberger Studenten die leipziger Messe besucht und dort ein großes Faß Wein, das kein Schröter von der Stelle beswegen kann, aus dem Keller herausreitet.

Alle drei Zauberstücke, welche die Faustbücher von 1587 und 1590 erzählen und in verschiedenen Orten geschehen lassen, — das erste in einer unsgenannten Reichsstadt, das zweite in Ersurt, das dritte in Leipzig — hat Goethe in einer Scene seines Gedichtes, dem Zechgelage der Studenten in Auerbachs Reller, combinirt; auch war es in der ursprünglichen Form der eben gedachten Scene nicht Mephistopheles, sondern Faust selbst, der das

possirliche Blendwerk ausführt. Der junge leipziger Student war mit dem Schauplatz sehr verstraut. Er schried den 16. October 1767 an seinen Freund Behrisch: "Ich komme nicht mehr in Auersbachs Hof, wo ich sonst täglich lag". 1

Wie bei dem Gastmahl in Ersurt, sließen hier die Weine aus der Tischlade; wie bei dem Gastsmahl in der Reichsstadt, sehen die Gäste Reben und Trauben aus dem Tische hervorwachsen und werden auf dieselbe Art, wie dort, bezaubert und entzaubert. Auch das dritte Blendwert ist nicht vergessen, denn Altmaher sagt zum Schluß, nachsbem Faust und Mephistopheles verschwunden sind: "Ich hab' ihn selbst hinaus zur Kellerthüre auf einem Fasse reiten sehen!"

Wenn nun gewisse Erklärer des goetheschen Faust die Auerbachsseene besonders tiefsinnig und allegorisch haben deuten wollen, so fürchte ich, daß es ihnen mit den Ideen geht, wie den Gästen mit den Trauben: sie sind an der Nase geführt!

<sup>1</sup> Goethe=Jahrbuch. Bd. VII. 1886. S. 86.

### Siebentes Capitel. " "

# Die Volksbücher,

B. G. R. Widman und seine Nachfolger.

## I. Widmans Jauftbuch.

1. Die Tendeng und die Zeitangaben.

Das frankfurter Bolksbuch hatte den Durst nach der Geschichte vom Faust zwar für das erste gestillt, aber dem Interesse wie dem Rugen der Leser aus dem lutherischen Bolke, auf welche es berechnet war, nicht in allen Stücken Genüge geleistet. Die Erzählung war nicht vollständig und ausführlich, nicht gesehrt und sehrreich, auch in ihrer lutherischen Tendenz nicht antikatholisch und antipapistisch genug ausgeprägt. Um diesen Mängeln gründlich abzuhelsen, schrieb Georg Rudolf Widman aus Schwäbisch Hall sein dreitheiliges, dickeleibiges, mit breiten "Erinnerungen" weitläusig

ausstaffirtes Werk, das in Hamburg 1599 erschien und den späteren Faustbüchern zur Richtschnur diente. Der Titel verkündet sogleich die Wahrhaftigkeit und Erschrecklichkeit der Geschichte: "Wahrshaftige Hickens won den gräulichen und abscheuslichen Sünden und Lastern, auch von vielen wundersbarlichen und seltsamen Abenteuern, so D. Johannes Faustus, ein weitberusener Schwarzkünstler und Erzzauberer, durch seine Schwarzkunst bis an seinen erschrecklichen End hat getrieben. Mit nothwendigen Erinnerungen und schönen Erempeln männiglichem zur Lehr und Warnung ausgestrichen und erklärt".

Der frankfurter Buchdrucker hatte sein Faustbuch ohne alle chronologische Bestimmungen gegeben, welche doch in einer wirklichen Geschichte, die noch dazu dem Zeitalter des Erzählers angehörte, nicht sehlen dursten. Diesen Fehler wollte Widman verbessern und daher seine "wahrhaftige Historie" mit Jahreszahlen ausrüsten. Er berichtet, daß Faust im Jahre 1521 den Bertrag mit dem Teusel geschlossen und 1525 seine Weltsahrt begonnen habe; er sei, 41 Jahre alt, 1545 vom Teusel geholt worden. Mit sechszehn Jahren habe er zu studiren angesangen und nach Zauberei getrachtet, die er schon zwei Jahre getrieben, bevor er sich dem Teusel verschrieb; vier Jahre nach dem Beginn der Studien sei er Doctor der Medicin ge-worden, nachdem er anderthalb Jahre vorher bereits in der Theologie promovirt hatte. Nach diesen Angaben lebte Faust von 1504—1545, er kam 1520 auf die Universität, betrieb das Studium der Magie von 1519—1521, schloß 1521 den Bund mit dem Teusel, wurde im Lause des Jahres 1522 Doctor der Theologie, 1524 Doctor der Medicin und trat seit 1525 öffentlich hervor und durchzog Städte und Länder, wodurch er seinen Weltrus aewann.

Daß Faust anderthalb Jahre nach dem Teusels= pact Doctor der Theologie wird, ist ein eigen= thümlicher Ansang der diabolischen Carrière! Frei= lich ersahren wir diese Promotion erst kurz vor seinem Ende, da sie uns Widman im Ansange ver= schweigt. Der Kaiser, dem er die Schatten Alexan= ders des Großen und seiner Gemahlin herausbe= schwört, ist nach Widmans Erzählung Maximi= lian I., der bereits sechs Jahre todt war, als Faust

<sup>1</sup> Bgl. Widman: Th. I. Vorrede und Th. III. Cap. 12.

seine Weltreise anfing; er hätte zuvor den rom= ischen Kaiser aus der Unterwelt holen muffen, ehe er den macedonischen König bemühte. In einer früheren Stelle unseres Buches war Carl V. als derjenige Kaiser bezeichnet worden, welchem Faust den Alexander erweitt habe, wie den Studenten in Erfurt die homerischen Selden. Wie Widman nachher die Erscheinung Alexanders vor dem Kaiser ge= schehen läßt, sett er statt des Entels den Grofvater und combinirt, d. h. confundirt auf diese Art, mas er bei Lercheimer und bei Spies gelesen. Als er das 10. Capitel des zweiten Theils seiner Faustgeschichte schrieb, hatte er vergessen, was er in der "Erinnerung" zum 38. Capitel bes erften gefagt hatte. Dies zeigt, wie er an einen Zusammenhang in seiner Geschichte gar nicht gedacht und seine "Erinnerungen" ohne Erinnerung geschrieben hat. 1

Die obigen Zeitangaben, die, wie sich von selbst versteht, jede historische Begründung entbehren, sind tendentiöse Ersindungen, motivirt durch die Parallele und den Contrast zwischen Luther und den von ihm abgefallenen Magus. In demselben Jahre, wo Luther auf dem Keichstage zu Worms

<sup>1</sup> G. oben.

seine göttliche Mission erfüllt, dann auf der Wartburg die Uebersetzung der Bibel beginnt und ge= legentlich das Dintenfaß wider den Teufel schleud= ert, hat Faust den Glauben an Gott und die heilige Schrift abgeschworen und sich mit seinem Blute dem Teufel verpfändet (1521). In demfelben Jahre, wo Luther in den Stand der Che tritt und ein häuß= liches, gottgefälliges Familienleben gründet, läuft Faust mit seinem Gesellen in die weite Welt und beginnt sein vagabondirendes, zucht= und sitten= loses Leben (1525). In demselben Jahre, wo Luther turz vor seinem Tode die Schrift verfaßt: "Das Papstthum in Rom, durch den Teufel gestiftet", wird Faust vom Teufel geholt (1545). Auch scheint in der Ausstattung des antilutherischen Magus der Doctortitel mit dem Namen Johann Faust so invisch verbunden, wie mit dem Namen Martin Luther.

Die Wahl des Jahres 1521 erhellt sogleich aus seiner weltgeschichtlichen Bedeutung. Auch hat Widman die Antithese, die wir angedeutet haben, nicht bloß vor Augen gehabt, sondern ausgesprochen. Er läßt den Faust in ein Buch mit verdeckten Buchstaben schreiben: "Anno 1521 ist mir mein liebster

Diener Mephistopheles nach meinem Buniche erschienen". Unmittelbar darauf folgt die .. Erzähl= ung, was D. Luther von D. Fausto gehalten hat". Hier läßt er Luther fagen: "Als ich anno 1521 zu Wartburg in Patmo auf dem hohen Schloß mich aufhielt, da plagte mich der Teufel auch oft, aber ich widerstand ihm im Glauben und begegnete ihm mit dem Spruch Gott ist mein Herr' u. f. f." Wenn man das Jahr 1521 in den Teufelspact einrechnet, so war die ausbedungene Zeit im Jahre 1544 abgelaufen. Nun steht bei Widman zu lesen: "Der Teufel hatte ihm noch ein Jahr Frist zugesagt". 1 Also muß wohl das Jahr 1545 in den Augen Widmans für das Ende, welches Fauft nimmt, besonders bedeutsam und geeignet erschienen sein. Wir werden gleich sehen, welches Gewicht in unserer Faustgeschichte auf die Abschwörung der Che, welche der Teufel fordert, im Gegensate zur Seiligkeit der Che in lutherischem Sinne gelegt wird. Daher vermuthe ich, daß Widman wegen der Che Luthers bas Sahr 1525 gewählt hat, um zu gleicher Zeit das mit dem Teufel gesellte Bagabondenthum Fausts beginnen zu lassen.

<sup>1</sup> Widman: Th. I. Borrede Th. III. Cap. 12.

#### 2. Der widmaniche Fauft.

Wahrscheinlich hat die Erzählung von dem Aufenthalte des Maaus am anhaltinischen Sofe und die Nähe Wittenbergs den Verfasser des hamburger Buches vermocht, Fausts elterliche Seimath nicht mehr in Roda bei Weimar zu lassen, sondern in die Grafschaft Anhalt nach Sondwedel (Salzwedel) zu verlegen. Schon als Knabe kommt er zu dem reichen, kinderlosen Better nach Wittenberg, der ihn wie einen Sohn liebgewinnt und erzieht. Mit dem gottlosen Wesen der Magie hat Wittenberg, die Leuchte des lutherischen Glaubens, nichts zu schaffen. Wohl aber schien unserem Erzähler eine ta= tholische Universität, wie Ingolstadt, sehr geeignet. ben Geschmack an der Zauberei zu wecken und zu nähren, denn die Cultuswerke der römischen Kirche rechnet er zur Magie. Darum läßt er den Faust querft in Ingolftadt ftudiren und hier gur Bauberei verführt werden. "Als aber das alte papist= ische Wesen noch im Gange war und man viel Segensprechen und anderes abergläubiges Wefen und Abgötterei trieb, beliebte folches dem Faust überaus fehr."

Er studirte fleißig Medicin, Aftronomie und

Aftrologie, so daß er unter zwölf Magistern der erste wurde und zulett Doctor der Medicin. Dasneben lernte er von Zigeunern die Wahrsagerei und sorschte in magischen Büchern nach den geheimnißsvollen Zeichen und jener wunderbaren Materie, die der Stein der Weisen hieß und nach kabbalistischer Lehre im Aether des Frühlichts am gegenwärtigsten sein sollte. "So brauchte er auch an hohen Feststagen, wenn die Sonne zu morgens früh ausging, das crepusculum matutinum." Er that, wie in dem geheimnißvollen Buche des goetheschen Faust "von Rostradamus eigener Hand" geschrieben steht: "Auf! bade, Schüler, unverdrossen die ird'sche Brust im Morgenroth!"

Nach dem Tode seines Betters kehrt er nach Wittenberg zurück und wird durch die Erbschaft ein wohlhabender Mann, der nicht mehr sleißig studirt, sondern in üppigem Müssiggange den Weg des Berderbens geht. Er kennt die Zeichen, durch welche man den Teusel beschwört; zuerst läßt er denselben im Walde, dann in seinem Zimmer erscheinen, und vielleicht haben Goethen bei der

<sup>1</sup> Widman: Th. I. Cap. 1.

gleichen Scene einige Züge der widmanschen Beschreibung vorgeschwebt. "Faust sieht einen Schatsten bei seinem Ofen hergehen, und dünkt ihm doch, es sei ein Mensch; bald sieht er solches in anderer Weise, nimmt also sein Buch hervor und beschwört ihn, er solle sich recht sehen lassen, da ist er hinter den Ofen gegangen und hat den Kopf als ein Mensch herfürgesteckt, hat sich sichtbarlich sehen lassen und sich ohn Unterlaß gebückt und Reverenz gethan."

Die großartigen Züge, die das frankfurter Bolksbuch an seinem Faust hervorhob, sind unter Widmans Händen verwischt und kaum mehr kenntslich. Dort schloß Faust den Pact mit dem Teusel aus dem Drange nach Erkenntniß, wie frevelhaft und hochmüthig dieser auch sein mochte, hier dagegen von schlechter Gesellschaft verführt, von Wohlleben und Müssiggang verdorben und von Genußsucht gestachelt. "Er begehrt seine Wollust und Müthchen allhier zu kühlen, er dachte, wie nach dem Ausspruch eines Fürsten auf dem Reichstage in Augsburg die Lutherischen gesinnt seien: "Himmel hin, Himmel her! ich nehme mir das Meinige, mit dem ich mich erlustige, und lasse himmel Himmel seine!"

Unwillfürlich erinnern uns diese Worte an den Ausspruch des goetheschen Faust:

Das Drüben kann mich wenig kummern: Schlägst du erst diese Belt zu Trümmern, Die andre mag banach entstehn.

Die Ablerfittige, die nach dem frankfurter Bolksbuche Faust an sich nahm, um alle Gründe im Himmel und auf Erden zu erforschen, sind ihm bei Bidman verloren gegangen; nur die Talente mußte er ihm lassen, denn sein Faust soll ein Mann sein, der die reichen Gaben, welche Gott ihm verliehen hat, schändlich mißbraucht und verseudet. Er war "ein großes herrliches Ingenium".

Nachdem sich Faust mit Leib und Seele dem Satan verschrieben, erscheint der Bote des letzteren in der Gestalt eines Mönchs, denn "die Mönche", wie Widman erörtert, "sind im Papstthum die heillosen Brüder, des Teusels treue Diener und Larven". Nachdem Faust sich nun dem Höllenreiche sür ewig ergeben hat, spielt der Höllengeist für die Zeit der außbedungenen Jahre die Rolle eines unterwürfigen und dienstsertigen Hausgeistes, der seinem Herrn auszureden sucht, daß er den Teusel im Hause hat. "Du sollst dich nicht vor mir ent»

setzen, benn ich bin kein Teufel, sondern ein spiritus familiaris, ber gern bei ben Menschen wohnt."1

In den Erzählungen der Gespräche, der Welt= fahrt und der Rauberstreiche finden sich bei Wid= man keine Züge von bemerkenswerther Eigenthum= lichkeit, er hat die Fahrt in die untere und obere Welt, wie den Aufenthalt in Rom und Constan= tinopel weggelassen und nur den Besuch am Sofe des Kaisers und des Fürsten von Anhalt in seine Faustgeschichte aufgenommen. Den diabolischen Sund, den die Sage dem Agrippa und die witten= bergische Ueberlieferung auch dem Faust zum be= ständigen Begleiter giebt, hat Widman Prästigiar genannt und in seiner Geschichte benutt, um die Erzählung baran zu fnüpfen, daß Fauft fich mit einem Abt verbrüdert habe, der diefen Sund zu besitzen munichte, zum Andenken erhielt und in bestem Einvernehmen mit ihm lebte.2

Einer ber bemerkenswerthen Züge, worin sich bas widmansche Faustbuch von dem frankfurter unterscheidet, ist die Abschwörung der Che, die

<sup>1</sup> Widman: Th. I. Cap. 11. Erinnerung.

<sup>2</sup> Ebendas. Th. I. Cap. 25, Th. II. Cap. 6.

hier nicht vorausgesett, sondern vertragsmäßig unter den Bedingungen, welche Faust zu erfüllen hat, als die fünfte und letzte gesordert wird. In der Ausführung dieses Themas ist Widman in seinem Element; hier wird die biblische und lutherische Geltung der Ehe, insbesondere der Priesterehe, wider die katholische und papistische Kirche ins Feld geführt. Die Ehe sei von Gott, der Coelibat vom Teusel, denn er bezeuge und befördere die Unzucht, welche der Teusel bezweckt. Die Leser werden in sehr aussührlichen Erinnerungen belehrt, was die Päpste, wie Johann XIII. und Alexander VI. für gräuliche Berbrechen verübt. Gregor VII. gilt dem Bersasser unseres Faustbuches als ein Magus, der selbst die ägyptischen Zauberer übertrossen habe.

Sobald sich in Faust die Heirathsgelüste regen, werden sie, wie im franksurter Bolksbuche, durch surchtbare Schreckbilder vertilgt und dann durch Buhlerinnen besriedigt. Aber die Vermählung mit der Helena erscheint in den Augen Widmans, der doch, wo er von Päpsten und von den Folgen des

<sup>1</sup> Bgl. oben Cap. VI. S. 100 fig. Widman: I. Cap. 9. Erinnerung. Cap. 10. Erinnerung.

Coelibats spricht, das Schamgefühl seiner Leser nicht sonderlich schont, so entsetlich, daß er .. aus hochbedenklichen chriftlichen Ursachen" die Geschichte am liebsten verschweigen möchte. Nicht im Terte der Erzählung, sondern in der nachfolgenden "Er= innerung" flüstert er dem Leser zu, was im frant= furter Volksbuche offen berichtet wurde: daß am weißen Sonntage Fauft bei einem Studentenbanket die Selena aus Griechenland seinen Gästen gezeigt habe. In der Schlußerinnerung des zweiten Theiles will er "allen christlichen Lesern auch Fausts Vermählung mit der Helena nicht vorenthalten"; dieses heidnische Ungeheuer habe zuerst "ein erschreckliches Monstrum" geboren und nachher einen Anaben, der Juftus genannt wurde, ichon von Angesicht war, nach dem Tode des Baters noch einmal mit der Helena dem Famulus Johann Bäiger erschienen und dann mit der Mutter für immer verschwunden fei. 1 Wir wollen dabei nicht unbemerkt laffen, daß Widman über die Herkunft dieses Famulus etwas Näheres zu sagen weiß als Spies: er war nach ihm

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebendas. Th. II. 24. Erinnerung. Cap. 25. Erinner= ung an den christlichen Leser. Th. III. 20.

der dem Elend preisgegebene Sohn eines Priesters zu Wasserburg. Dies giebt ihm zu folgender Ersinnerung Anlaß: "Dieses Johann Wäigers Bersberben und Unglück ist erstmals durch seinen Bater veranlaßt. Derselbe war ein Berächter des Ehesstandes" u. s. f.

# II. Pfiger und der Chriftlich Meinende.

#### 1. Die neuen Bearbeitungen.

Nachdem das widmansche Werk 75 Jahre lang das herrschende Faustbuch gewesen, wurde es von dem nürnberger Arzt Nikolaus Pfitzer aufs Neue durchgesehen und bearbeitet; die Gespräche wurden gekürzt, die Reisebeschreibungen weggelassen, die Erinnerungen, die hier Anmerkungen heißen, versmehrt. Das Buch erschien 1674 unter dem Titel: "Das ärgerliche Leben und schreckliche Ende des viel berüchtigten Erzschwarzkünstlers Johannes Fausti, erstlich vor vielen Jahren fleißig beschrieben von G. R. Widman, jetzo aufs Neue übersehen und sowohl mit neuen Erinnerungen als nachdenks

<sup>1</sup> Ebendaf. Th. II. Cap. 5.

lichen Fragen und Geschichten ber heutigen bosen Belt zur Barnung vermehrt."1

Mit dem achtzehnten Sahrhundert begann auch der Volksglaube an den Teufelsbündnissen und der Rauberei irre zu werden, die Wahrheit der Faust= geschichte wurde vielfach bestritten, und man wünschte dieselbe nicht mehr in dicken Banden, sonbern in einem Büchlein von wenig Bogen zu lesen. So wurde das widman=pfigersche Werk "in eine beliebte Kürze zusammengezogen" und in die Form gebracht, woraus die Sahrmarktsausgabe hervorging, welche Goethe wohl schon als Kind gelesen hat. Doch follte auch in dieser neuen Gestalt die schreckliche Geschichte noch immer "allen vorsätlichen Sündern zur herzlichen Vermahnung und Warnung" dienen. Der Berfaffer, der feinen Ramen verschwieg oder nur durch Initialen andeutete. be= zeichnet sich auf dem Titel als "ein Christlich

<sup>1</sup> Borangeschickt ist: "Aurzer, nothwendiger und wohlsgegründeter Bericht von dem zauberischen Beschwören und Segensprechen durch den seligen Herrn Conradum B. Plazium, weisand der h. Schrift Doctor und Prediger zu Bibrach, vor vielen Jahren ganz sehrreich verfaßt und zussammengetragen." — Neue Ausgabe von A. v. Keller. Tübingen 1880.

Meinender". Das Buch erschien zu Franksurt a. M. und Leipzig 1728.

### 2. Die Heirathsgeschichte.

Pfiger und nach ihm der Christlich Meinende haben den Bunsch unseres Magus nach der Ehe auch in ihre Erzählung aufgenommen, aber im Unterschiede von den beiden früheren Volksbüchern noch etwas näher ausgeführt, so daß nun aus dem Heirathsgelüste schon eine kleine Heirathsgeschichte gemacht wurde. Bir wissen, wie jener Bunsch motivirt war: der bloße Geschlechtstrieb hat ihn erzeugt, der Teusel tritt ihm entgegen, denn er will nicht die Ehe, sondern die Unzucht und hält es des halb nach der Tendenz unserer Volksbücher mit dem Coelibat und den Papisten, was namentlich Bidman aussührt, indem er seinen ganzen lutherischen Eiser in dieses Thema ergießt. 1

Nach dem frankfurter Bolksbuche wünscht Faust zu heirathen, ohne daß von seiten des Teusels ein ausdrückliches, in dem Pact enthaltenes Berbot der Che ihn hindert, und ohne daß ein Gegenstand der Liebe ihn reizt. Widman läßt diesen Wunsch auch noch ohne Gegenstand, aber nicht mehr ohne die

<sup>1</sup> S. oben S. 146-148.

Abschwörung der Ehe, die der Teufel fordert und Kauft leistet.

Doch ist es nicht genug, daß Faust heirathen will, er muß sich auch verlieben. Dieser Zug wird durch Psitzer hinzugesügt, dem der Christlich Meinende folgt. Bei jenem ist es "eine ziemlich schöne, doch arme Dirne vom Lande", bei diesem "eine schöne, doch arme Magd", die bei einem Krämer in Fausts Nachbarschaft dient und seine Wünsche nur dann erfüllen will, wenn er sie heisrathe. Aber der Teusel versteht es, ihm diese Wünsche auszutreiben, und gewährt ihm zur Entschädigung die Vermählung mit der "schönen Selena aus Griechenland", welche Psitzer unvershohlen erzählt. Der Christlich Meinende sagt: "Faust erhielt die Helena aus sonderbarer Gnade des Luciser".

Dies ift nun Fausts sogenannte Liebesgeschichte, die schon in den Bolksbüchern zu lesen steht und nicht weiter gediehen ist, als die paar armseligen Worte besagen, welche wir soeben angesührt. Und diese Geschichte sollte, wie unsere heutigen Forscher entdeckt haben, der Keim sein, woraus das Gretchen

<sup>1</sup> Pfiger: Th. III. Cap. 21 und 22.

in Goethes Dichtung hervorging? Wirklich? Auch sein Gretchen muß dieser Dichter litterarisch aufsgelesen und erst in einer Scharteke ausfindig gesmacht haben? Ohne das Dienstmädchen bei dem Krämer in Wittenberg, das dem pfizerschen Faust in die Augen stach, wäre der goethesche ohne Gretchen geblieben?

### 3. Die Bolfsbücher und Goethe.

Obwohl Goethe, wo er von dem überlieferten Stoffe seiner Dichtung redet, immer das Buppenspiel und die alte Puppenspielfabel als deren nächste Quelle bezeichnet, so ist doch nicht zu zweifeln, daß er die Bolksbücher gelesen hat, und daß nament= lich die beiden frankfurter Volksbücher, Spies und der Chriftlich Meinende, dem Sohne Frankfurts frühzeitig bekannt waren. Als er an die Gestaltung seines Faust ging, war es die Pflicht des Künst= lers, sich des Materials der Faustgeschichte, wie sie in den Volksbüchern, insbesondere in Widman und Pfiker vorlag, ihrem ganzen Umfange nach zu bemächtigen. Man weiß, daß noch im Sahre 1802, als Goethe mit der Vollendung des ersten Theiles seiner Dichtung beschäftigt war, er das pfikersche Faustbuch von der Bibliothek in Weimar

geliehen und einige Monate behalten hat. Wir haben nachgewiesen, daß gewisse Züge, wie 3, B. sämmtliche Motive, die in der Auerbachscene com= binirt und ausgeführt sind, in den Volksbüchern enthalten und nur hier zu finden waren. In andern Stellen, wie 3. B. in der Schilderung der Beiftes= art des Fauft, seines Erkenntnifidranges, seines Durftes nach dem Genuffe der Welt, feines Ab= falles zur Zauberei, der Beschwörung des Teufels. der Erscheinung des Mephistopheles, der Luftfahrt= en u. f. f., werden wir an gewisse Büge des goethe= schen Faust so unwillfürlich erinnert, daß wir an= nehmen dürfen, dem Dichter felbst haben die Stellen der Volksbücher dabei vorgeschwebt. Es läßt sich feststellen, daß fämmtliche Motive, die folche Ber= aleichungen hervorrufen können, in dem pfikerschen Kaustbuche zu finden waren. 1

## III. Die Entstehung des ältesten Fauftbuchs.

1. Das Problem. Die grimmsche Hypothese.

Nachdem wir den Inhalt der Bolfsbücher vom Fauft kennen gelernt haben, wollen wir nun auf die

Fr. Meher: Fauststudien. Archiv filr Litteratursgeschichte XIII. S. 234 fig.

Frage nach der Entstehung und Bedeutung der= selben, insbesondere des ersten und ältesten Faust= buchs, dieses Stammvaters der gesammten Fauftlitteratur, zurücktommen. J. G. Reumann hat das Faustbuch einen "roman magique" (Zauberroman) genannt; die Bezeichnung ist richtig und zutreffend,1 benn die von ihm erzählten Begebenheiten haben sich weder in Wirklichkeit zugetragen noch bloß auf dem Wege der Sage verbreitet und fort= gepflanzt, sondern sie sind, sowohl was ihre Art als auch ihre Anordnung und Zeitfolge betrifft, er= funden und erdichtet worden, daher das Faustbuch nicht als Faustgeschichte, auch nicht als Faustsage zu tennzeichnen ist, sondern als Faustroman oder als Faustepos. Aus dem epischen Faust wird der dramatische hervorgehen. Aus welchem Material und zu welchem Zweck ist diese Faustdichtung verfaßt worden?

hier begegnen wir zubörderst einer hpothese, welche zur Lösung dieser Frage in einem Umfange, der sich bis auf die Entstehung des goetheschen Faust selbst erstreckt, hermann Grimm aufzustellen

<sup>1</sup> S. oben Cap. V. S. 104-107.

versucht hat. 1 Er findet die Faustaeschichte in der Hauptsache so dramatisch stilisirt und ge= ordnet, daß man annehmen muffe, der Verfaffer habe ein Schauspiel in fünf Acten vor fich gehabt. bessen Inhalt er nacherzähle: die Beschwörung des Teufels im Spesserwalde und die Erscheinung bes Mephistopheles, die Gespräche mit diesem, der Aufenthalt am Hofe des Raifers und des Bapstes, das Gastmahl in Wittenberg, die Erscheinung der Se= Iena, der Bekehrungsversuch und die zweite Ber= schreibung, zulett das Ende des Fauft seien die Themata dieser fünf Acte. Was die Existenz eines solchen alten, unerwiesenen und gänglich unbekann= ten Schauspiels betrifft, so hatte schon Simrock eine ähnliche Annahme versucht, um seine Fiction, daß der mainzer Buchdrucker der eigentliche Held der Faustsage sei, dadurch zu stüten. 2 Wenn aber statt der Fictionen die Thatsachen gelten, so hat es sich in Wirklichkeit umgekehrt verhalten: das Schauspiel ist aus dem Volksbuch hervorgegangen, nicht dieses aus jenem.

Preuß. Jahrbücher Bd. 47. Die Entstehung des Buches vom Dr. Fauft (1881). S. 445—465.

<sup>.2</sup> S. oben Cap. V. S. 107-109.

Die Elemente, woraus der Verfasser des Volt3= buches seinen Faust zusammengeschrieben hat, will Grimm in den Schriften Tritheims, den Bekennt= nissen Augustins und den Briefen des Erasmus entdeckt haben. Wir erinnern und jenes Briefes. worin Tritheim den Georgius Sabellicus schildert. der sich den jüngeren Faust, den zweiten Magus nannte. Dieser Georg Faust, ein Italiener von Herkunft, ein landstreichender Gaukler und Abenteurer, sei der Held der Faustsage geworden: er habe sich den zweiten Magus genannt nach Simon Magus, welcher der erste war und in Rom jenen unglücklichen Versuch zu fliegen machte, was ihm der zweite Magus in Benedig nachthat. Der Abt Tritheim hat auch eine sponheimer Chronik ge= schrieben, die der Verfasser des Faustbuches wohl gelesen und darin gefunden hat, daß im Anfange des Jahrhunderts am Hofe zu Baris ein Italiener Namens Johannes lebte, der den Titel "philosophus philosophorum" geführt habe. Bon diesem entlehnte er den Namen Johannes, übertrug denselben auf den Helden seiner Geschichte und hatte nun einen "Johann Faust", der noch einer theo= logischen und philosophischen Mitgift bedurfte.

Diese holte sich unser Autor aus den Bekenntnissen Augustins: er las, daß Augustin das Kind
einfacher Leute, in der Rähe einer Universitätsstadt
geboren, selbst Universitätssehrer geworden, von
den Ideen der Manichäer erfaßt und nach der Befanntschaft des manichäischen Bischoss Faustus begierig war, während ein alter Mann ihn warnte
und zu bekehren suchte. Diese Züge wurden entlehnt und auf den Helden unserer Geschichte übertragen. Nun wurde auch Johann Faust das Kind
einsacher Leute, in der Rähe einer Universitätsstadt
geboren, selbst Universitätslehrer, von einer manichäisch gesinnten Weltanschauung ersüllt und von
einem alten Manne zu bekehren gesucht.

Es fehlte aber noch das sinnliche, heitere, erotische Lebenselement, welches in der Atmosphäre der Renaissance enthalten und dem Helden unserer Geschichte mitzutheilen war. Auch dieses mußte entlehnt werden. Es fand sich in den Briefen des Erasmus, der in Paris mit dem italienischen Humanisten Faustus Andrelinus besreundet war. Eines Tages lud Erasmus diesen Freund zum Mittagessen ein und bewirthete ihn auf seinen Bunsch mit kleinen Bögeln. Bekanntlich wohnte

Erasmus später in Basel: bekanntlich hat Johann Gaft erzählt, daß er bei einem Gastmahle in Bafel zugegen war, bei welchem Faust dem Roch unbefannte Bögel zur Zubereitung gab. Jest flärt fich die Sache auf. "Sier also hätten wir das Rest der unbekannten kleinen Bogel, von denen Gast be= richtet." Schon früher hatte Erasmus von London aus an denselben Freund geschrieben und ihm die reizenden, gefälligen Mädchen geschildert, die dort zu finden wären, er möge schnell herüberkommen und, wenn ihn sein Podagra hindere, wie Dadalus durch die Lüfte fliegen. Jest wissen wir, woher nicht bloß die unbekannten Bögel des Faust ent= lehnt sind, sondern auch seine Luftfahrt. "Micht minder liegt für das Durchdieluftfliegen hier eine Herkunft und Bestätigung vor." Am Ende wird fogar Erasmus selbst entlehnt und in die Faustgeschichte übertragen werden. Wir würden nicht ahnen, in welcher Rolle der größte humanist des Zeitalters neben dem Faust des Volksbuches auftreten könnte, wenn Grimm es nicht ausdrücklich fagte. Er fagt: "Erasmus ift vielleicht das Ur= bild Baaners!"1

<sup>1</sup> Preuß. Jahrb. Bd. 47. S. 457.

Und wie ist benn die Helena in die Faustsgeschichte gesommen? Auch darüber werden wir belehrt. "Dem Trithemius war nachgesagt worden, er habe vor Kaiser Wax die Jungfrau Maria ersscheinen lassen, daraus war bald eine Helena hersgestellt." Aber es war ja nicht die Jungfrau Maria, sondern es war ja Maria von Burgund, die verstorbene Gemahlin Maximilians, welche der Abt von Sponheim dem Kaiser herausbeschworen hat, wie Lercheimer berichtet, den Grimm noch dazu in der obigen Stelle ansührt!

Nebrigens erfährt man nicht recht, was aus den Bekenntnissen Augustins entlehnt sein soll: ob Augustin oder der Manichäer Faustus oder beide. "Es ist ein wunderlicher Zufall, daß der Manichäer Faustus, der Landstreicher Georg Faustus und der Prosessor Faustus Andrelinus durch den gleichslautenden Namen dazu gelangten, sich zu einer neuen idealen Person zu vereinigen." Ja wohl, es ist sehr wunderlich!

Dann "werden Goethes eigene Schicksale durch sechszig Jahre hindurch in den Charakter des Faust

<sup>1</sup> Ebendas. S. 457.

gleichsam hineingeschmolzen. Der Manichäer liesert bie philosophisch-theologische Grundlage, der geslehrte Landstreicher Faust das Abenteuerliche, der Pariser Professor Faust das Erotische, Goethe selbst giebt den Gedankeninhalt des eigenen Jahrhunderts hinzu."

Es läßt sich nicht vorstellen, welcher Wind ben heiligen Augustin, den Manichäer Faustus und drei unheilige Italiener zusammengeblasen hat, und wie aus der Ungestalt eines solchen Haufens die Geschichte hervorgehen konnte, welche die Bolksbücher vom Faust erzählen und Goethe vorsand.

Ich bin auf ben obigen Versuch zur Analhse ber Geschichte und Dichtung vom Faust nur desshalb näher eingegangen, um auch durch dieses Beisspiel die Abwege und die Entartung zu kennzeichnen, in welche heutzutage die Ausübung der historischen Methode mit ihrer Entlehnungssucht geräth, denn sie ist schon so weit gekommen, daß sie nicht bloß gewisse scheinbare Entlehnungen ohne jede Spur geschichtlicher Nachweisung und ohne allen erklärenden Nußen zur Geltung bringen möchte, sondern geradezu sinnlose erfindet. So vershält es sich mit dieser grimmschen Hypothese.

2. Die wolfenbüttler Sandschrift und die Einleitung bes Herausgebers.

Diese Hypothese hat befremblicherweise ben lauten Beifall des G. Milchsack, herzoglichen Bibliosthekars in Wolfenbüttel, gefunden, der einen handsschriftlichen in der dortigen Bibliothek befindlichen Text des ältesten Faustbuchs herausgegeben und in der dazu gehörigen Einleitung, die 394 Seiten zählt (die Handschrift zählt 124), alle jene auf die Elemente und auf die Tendenz des Faustbuchs besüglichen Fragen sehr eingehend erörtert hat. 1

Bon den Quellen, unmittelbaren und mittels baren, aus welchen der Verfasser des Faustromans geschöpft hat, werden uns hauptsächlich drei ans gesührt, welche sich auf die Weltfahrt des Faust, auf die Hölle und auf die Art seiner Zauberwerke bes ziehen. Das erste und unmittelbarste ist das durch

<sup>1</sup> Neberlieserungen zur Litteratur, Geschichte und Kunst, herausgegeben von Gustav Milchjack, herzogl. Bibliothekar in Wolfenbüttel. Bb. II. Milchjack: Historia Joannis Fausti bes Zauberers. Wolfenbüttel 1892. Der Specialtitel lautet: Historia D. Joannis Fausti bes Zauberers, nach der Wolfenbütter Historia D. Joannis Fausti bes Zauberers, nach der Wolfenbütter Historia D. Joannis Fausti bes Zauberers, nach der Wolfenbütter Duellen. Herausgegeben von Gustav Milchjack. (Wolfenbüttel 1892.) Bgl. Einl. S. CCCXIII—CCCXV.

die wolgemutschen Holzschnitte berühmte Buch der Weltchronif von Hartmann Schedel, welches im Jahr 1493 zu Nürnberg bei Anton Koberger herauskam. Hier sind 33 Weltstädte genannt und beschrieben, welche der Verfasser des Faustromans seinen Helden bereisen läßt: die 1. (nach Ninive und Memphis) ist Trier, die 17. ist Kom, die 27. Constantinopel; Junsbruck und Anhalt sind gar nicht genannt, woraus die tendenziöse Erstindung dieser Ausenthalte einseuchtet.

Die zweite Quelle ist Belial ober der Proceffus Belial von den Dominikaner Jacobus de
Theramo: der Höllenfürst Belial beklagt sich über Christi Höllenfahrt, wodurch ihm so viele Seelen geraubt worden seien. "Eine Stelle des Belial ist in das Faustbuch übergegangen und zwar eben die, wo die Teusel nach Berlust des Processes, ihrer Großthaten sich erinnernd, berathschlagen, wie sie die Menschen zu Fall und in ihre Gewalt bringen wollen."<sup>2</sup>

Die herrschenden Thorheiten, Narrheiten und Laster bes Zeitalters sind im sechszehnten Sahr=

<sup>1</sup> Milchiad: Ginl. S. XXII-LXXIV.

<sup>2</sup> Ebendas. S. LXXV.

hundert sehr aut und treffend als so viele Arten von Teufeln angeschaut und dargestellt morden. Wie es in unserer Zeit einen Reise= teufel giebt, so gab es damals unter vielen andern Teufeln auch einen Zauberteufel, weil die Leute Zaubergeschichten über die Magen gern hatten. Die dritte Quelle ist Ludwig Milichs (Milichius') Zauberteufel, welches Buch um das Sahr 1563 erschien und von einem lutherischen Theologen melanchthonischer, d. h. toleranter und der theologischen Zanksucht abgeneigter Art her= rührte. In diesem Werke wird von dem Wesen, den mannigfachen Arten und dem teuflischen Ur= sprung aller Zauberei gehandelt, als deren Urheber und Anfänger Boroafter anzusehen sei. Wie Boroafter zum Alten, fo verhalte fich Simon Magus zum Neuen Testament, der dem Apostel Betrus gegenüber mit der Menge seiner Zauber= thaten geprahlt und sich gebrüstet habe, wie in den Recognitionen des Clemens zu lesen stehe. Diese Stellen hat der Verfasser des Zauberteufels über= sett, und Milchfack verfehlt nicht zu bemerken, daß ber Simon Magus in der Apostelgeschichte wie in den Clementinen die vom judenchristlichen Sasse

erfundene Maste des Apostels Paulus sei. Wie nun dieser Simon Maaus zu Betrus, so soll nach dem Verfasser des Faustromans Faust sich zu Luther verhalten; wie jener Zauberer der chriftlichen Ur= zeit durch Petrus, so soll dieser Rauberer des reformatorischen Zeitalters durch den lutherischen Glauben übermältigt und zu Boden gestürzt werden. Daher werden dem Faust ähnliche Zauberwerke zu= geschrieben, als jene sind, deren Simon Magus in den Recognitionen sich rühmt; darum läßt der Berfasser des Faustromans jenen gottesfürchtigen alten Mann, der den Faust bekehren will, diesem den Simon Magus als Prototyp der Zauberei und warnendes Erempel vor Augen halten. Kurzgesagt: der Zauberteufel des Milichius ist nach Milchsack die Brücke, welche den Simon Magus mit dem Faustroman verknüpft hat; mit dem Simon Magus sei auch die Selena in den Roman vom Faust ge= tommen, obwohl der Zauberteufel den Namen der Helena nicht nennt. 1 Ich brauche wohl nicht erst zu wiederholen, daß, wie sich auch die Simonsage bes ersten zur Faustsage des sechszehnten drift=

<sup>1</sup> Chendal, Ginl. CXXXV-CLXXII.

Lichen Jahrhunderts verhalten haben möge, von einem Einfluß des gnostischen Simon und seiner Bermählung mit der Helena auf Goethe und seinen Faust nicht die Rede ist und sein kann.

Den urkundlichen und litterarisch gültigen Beweis eines Zusammenhanges zwischen der Legende von Simon Magus und dem Volksbuch vom Faust will Milchsack erst in dem Zauberteufel des Milichius aufgefunden und nachgewiesen haben.

Augustin Lercheimer hatte seine uns wohlbekannte Schrift "Christlich Bedenken und Erinnerung von Zauberei" im Jahre 1585 veröffentlicht;
im solgenden Jahre erschien die zweite Auflage,
im Jahre 1597 die dritte, worin er mit lutherischem,
erbittertem Eiser das inzwischen gedruckte Bolksbuch vom Faust verurtheilte, weil es den gottlosen
Zauberer Johann Faust auß "Knüttlingen" nach
Roda bei Weimar und Jena verpslanzt, mit Wittenberg verknüpst und in die unmittelbare Nähe der
dortigen Gottesmänner Luther und Melanchthon
gebracht habe. Hier ist nun eine kritische Frage
entstanden, die wir anmerken, nicht aber näher

<sup>1</sup> Bgl. oben Cap. III. S. 46-57.

<sup>2</sup> Milchfact: Einseitung S. XCIII—CCXLIII.

verfolgen und erörtern wollen, weil dieselbe zu weit von unserem eigentlichen Thema abliegt. Milchfack sucht nachzuweisen, daß Lercheimers Bedenken, obwohl früher gedruckt, dem Volksbuch vom Faust keineswegs zur Quelle gedient habe, sondern die Sache sich vielmehr umgekehrt verhalte: das Volksbuch habe handschriftlich und abschriftlich lange eristirt, bevor es gedruckt worden (1587), unbestimmt wie lange. Auf diesem Wege habe es Lercheimer kennen gelernt und aus ihm geschöpft. Der sehr künstliche und wacklige Beweis beruht auf der Erzählung von dem nächtlichen Teufels= gespenst, welches Faust jenem gottesfürchtigen alten Mann, der ihn zu bekehren versucht, in sein Saus gesendet habe. Da nun in einer Tischrede Luthers ein solches Teufelsgespenst und sein Gebahren gleichsam vorbildlich geschildert wird, und die Fassung der Erzählung in dem Faustbuche jener Tischrede näher zu stehen scheint als die Fassung Lercheimers, so soll hieraus die Priorität des Faustbuchs in der Vergleichung mit Lercheimer erhellen. Diese Beweisführung hat mich inter=

<sup>1</sup> Ebendas. S. CCXLVII-CCXCVI.

efsirt, aber keineswegs überzeugt. Ich sehe nicht, was den Lercheimer gehindert hätte, über das geschriebene Faustbuch, wenn er es gekannt hätte, schon im Jahre 1585 so zu urtheilen, wie zwölf Jahre später über das gedruckte. Was er verwarf, war der Inhalt, die Existenz eines solchen Werks; er verwarf es, nicht weil es gedruckt, sondern weil es geschrieben war.

Den Schwerpunkt der Dichtung, welcher bisher nicht genug erkannt sei, will Milchsack in der Berherrlichung des Lutherthums entdeckt haben. Die Tendenz des Romans liege nicht bloß in Fausts Abfall vom Lutherthum zur Magie, zum Bunde mit dem Teufel, zum Bavismus, dieser Theokratie, welche der Teufel als der Affe Gottes gestiftet habe, sondern vornehmlich in dem endgültigen Siege bes Lutherthums, der aus der Vergeblichkeit der Rene und der Wehklagen des Faust hervorleuchte. Das Lutherthum eröffne auch dem größten Günder durch den Glauben, welcher allein die wahrhafte Reue in sich schließe, den Weg zur Unade Gottes, welches der einzige Weg der Rettung sei. Aber die Reue des Faust sei keine wahrhafte, sondern die katholische Reue, welche Luther die Judagreue genannt habe,

bei ber man äußerlich bereue, innerlich aber bleibe, was man war und ist. Die Sehnsucht des Faust nach Rettung ist seine Sehnsucht nach der Rückstehr zum Lutherthum, die ihm aber verschlossen bleibe, denn er habe die Sünde wider den heiligen Geist begangen, als er das Wort Gottes verleugnet und die Bibel unter die Bank gelegt hat. 1

Der Papismus halte den Mönchsstand für heilsiger als den Chestand, daher diene der Teufel dem Faust in der Maste des Franziskaners, denn diese Mönche seien damals sowohl die populärsten als die sittenlosesten gewesen, überall verrusen durch ihre Unzucht und ihr ehebrecherisches Treiben. 2 "Bon allen Fehlern und Lastern, die den Mönchen des XVI. Jahrhunderts zur Last gelegt wurden, war ihr schamloses ehebrecherisches Treiben das schlimmste, dassenige, was sie zumal in den mittleren und unteren Bolksschichten am verhaßtesten gemacht hatte, dessen auch die Zeitgenossen des Versassers noch mit Zorn und Ingrimm gedachten. Wer daher das neunte Capitel zu jener Zeit las, dem wurde

<sup>1</sup> Bgl. oben Cap. VI. S. 112-115.

<sup>2</sup> Mildfad: Einleitung S. CCXCVII-CCCXCIV.

sofort klar, daß die mönchische Form, Gestalt und Kleidung, worin dieser Teufel auftrat, nicht als bloße Maske, sondern als das Symbol seines eigent lichen und innersten Wesens gemeint war. Und nur, um diese Auffassung noch zu fördern, ließ der Berfasser den Mephistopheles in Gestalt eines Franzisstaner waren im XVI. Jahrhundert von allen Wönchen die populärsten und durch ihren dritten Orden in allen Volkskreisen heimisch."

Daß in den Bolksbüchern vom Faust die Intherische Tendenz die durchaus herrschende und maßgebende sei, habe ich in diesem meinem Werke auf das anschaulichste, topographisch wie chronostogisch, zu zeigen gesucht und in der gegenwärtigen Auslage wiederholt. Auch was die der Faustsage des sechszehnten Jahrhunderts angeborenen Grundzüge betrifft, den diabolischen, tragischen und titansischen, die aus dem kirchlichen Christenthum, der Resormation (Lutherthum) und der Renaissance herstammen, so din ich in der Bestimmung derselben nicht anderen gesolgt, sondern habe dieselben schon

<sup>1</sup> Ebendas. S. CCCLV.

vor sechsundzwanzig Jahren öffentlich erklärt, sowohl mündlich als litterarisch.

Wie das älteste Volksbuch vom Faust den Papismus angesehen haben will, sindet sich in der Vorrede der wolsenbütteler Handschrift auf höchst charakteristische Weise erzählt. Alexander VI., diese
"pestis maxima", hat vom Teusel den Pontisicat
auf die Dauer von elf Jahren acht Monaten erkaust. Als er nach elf Jahren erkrankt, sendet der
Papst einen vertrauten Diener nach einem magischen Büchlein, um zu sehen, ob er sterben werde
oder nicht. Der Diener sindet auf dem Throne des
Papstes den Teusel sizen in vollem päpstlichen
Ornat. Als er dem Teusel sagt, daß er einen Besehl des Papstes auszusühren habe, herrscht dieser
ihn an: "Was willst du vom Papst? Ego sum
papa."

<sup>1</sup> Runo Fischer: Goethes Faust. Ueber die Entstehung und Composition des Gedichts. Stuttgart. Cotta. 1878. S. 21—35. Dagegen Milchsack: Gins. S. CCCXXII fig.

<sup>2</sup> Milchfad: "Hiftoria und Geschichte Johannis Fausti

#### Achtes Capitel.

## Christoph Marlowes Saustragodie.

## I. Die Entstehung und Quelle des Stückes.

Das frankfurter Bolksbuch enthielt in seiner Faustgeschichte eine solche Fülle bewegter und bunter Handlungen, effectvoller Scenen und tragsischer Motive, daß es ein vorzügliches Material zu dramatischer Gestaltung darbot. Sobald ein Dichter die Hand an diesen Stoff legte, mußte sich die Erzählung in ein Schauspiel verwandeln. Unter den gleichzeitigen Bühnen gab es nur eine, welche zur Lösung einer solchen Ausgabe berusen war: die englische in der Epoche, aus welcher Shakespeare

bes Zauberers, barin auch aigentlich und wahrhaftig beschrieben wirt sein ganzes Leben und Endt, wie er sich bem Tensel auf ein benannte Zeit verobligirt, was sich darunter mit ihm verloffen, und wie er auch endtlich daroff seinen verdienten Lohn empfangen". — Borrede. An den Leser S. 6. (Der Pontisical Alexanders VI. hat elf Jahre gedauert, vom 11. August 1492 bis zum 18. August 1503.)

350

hervorging. Sier wurden die volksthümlichsten und wirksamsten Stoffe gesucht, und je größeres Ent= seken erregt wurde, um so stärker und populärer war die Wirkung. So entstand die sogenannte englische Schauertragodie, für welche kein Gegenstand gelegener und lockender sein konnte, als die deutsche Sage vom Faust. Sein fühnes Streben. fein Abfall von Gott, der Bund mit dem Satan, die abenteuerliche Weltfahrt, der Wechsel erhabener und burlester Scenen, das ichreckliche, immer näher rückende Ziel, die Angst vor dem Ende, das grauen= volle Ende selbst: welcher Reichthum svannender und erschütternder Motive! Um dieselben aus= zuführen und zu tragischer Wirkung zu bringen, mußte man die Leidenschaften, woraus die Schuld wie das Schicksal des Faust hervorgehen, lebhaft nachempfinden und nicht bloß mit jenem lutherischen Horror betrachten, von dem die deutschen Bolts= bücher erfüllt waren. Vielleicht war Christoph Marlowe damals der einzige Dichter, welcher in bem Charafter des deutschen Magus, wie bas Volksbuch ihn geschildert hat, etwas von der eigenen Gemüthsart wiederfand. Er war Schauspieler und Schauspieldichter, wie sein Freund Robert Green;

beibe, wie die Nachrede ging, von ausschweisendem, gottlosem Lebenswandel, Shakespeares talentvollste Borgänger und Zeitgenossen. Marlowes theatralsische Laufbahn war kurz, sie fiel in die Jahre 1587 bis 1593 und fand in einem Duell, welches ein Liebeshandel veranlaßt hatte, ihr jähes Ende. Er war erst dreißig, als er starb.

Seine Dichtung, die in der poetischen Fortbild= ung der Faustsage eine Episode bezeichnet, heißt "Tragical history of life and death of Doctor Faustus"; sie wurde im Jahre 1595 aufgeführt und zehn Jahre später gedruckt, nachdem ihre Dar= stellung oft wiederholt und ihr Text, wie aus litter= arischen Nachrichten feststeht, in den Jahren 1597 und 1602 interpolirt worden. Diese Ginschiebungen im einzelnen nachzuweisen, ift Sache einer gründlichen Untersuchung, die nicht zu unserer gegenwärt= igen Aufgabe gehört. Gleich im Eingange bes Studes begegnen wir einer Stelle, worin Fauft fich eine Kriegsmacht wünscht, um den Prinzen von Parma (Alexander Farnese) aus dem Lande zu jagen. Diese Worte, die sich auf die Riederlande beziehen, scheinen auf Zustände hinzuweisen, welche das Jahr 1588 noch nicht überlebt hatten. Wenn

252

fie von Marlowe selbst herrühren, so würde sein Stück noch im Jahre 1588 entstanden und dem frankfurter Bolksbuche auf dem Fuße gefolgt sein; dann würde der englische Dichter seinen Stoff unsmittelbar aus dem deutschen Text ohne die Daswischenkunft einer Uebersetzung geschöpst haben.

Daß jene effectvolle Szene, worin Faust die Höllengeister ruft und den geschwindesten wählt, in Marlowes Tragödie sehlt, halte ich für ein Zeichen, daß er die Ausgabe von 1590 nicht gestannt hat. Die deutschen Volksschauspiele haben sich diese Scene nicht entgehen lassen. Da nun die englische Uebersetzung unseres alten Faustbuches, die 1592 erschien, jene Scene nicht enthielt, so versmuthe ich, daß dieselbe Marlowes Quelle war.

Im frankfurter Volksbuche stand zu lesen, daß Faust einem Bauern in Zwickau ein Fuder Heu versichlungen habe. Bei Marlowe erzählt der Fuhrsmann selbst diese Geschichte, als in Wittenberg geschehen. Da sie nun in der ältesten englischen llebersetzung sich nicht sindet, so hat man schließen wollen, daß sie dem Faustbuche vom Jahre 1587

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Alfr. v. b. Belbe: Marlowes Faust, die älteste bramatijche Bearbeitung der Faustsage u. s. f. s. (Breslau 1870).

entlehnt sei. Indessen sind solche Schlüsse mißlich, da der Zug aus einer anderen Uebersetzung genommen oder bei der Unsicherheit unseres Textes von fremder Hand herrühren könnte.

## II. Der Gang des Stückes.

Der Chorus berichtet im Prolog, daß Faust, geringer Leute Kind aus Roda, als Jüngling nach Wittenberg gekommen und hier ein Gottesgelehrter geworden sei, der jett im Begriff stehe, von der Theologie zur Magie abzusallen.

In der ersten Scene erscheint Faust selbst unter seinen Büchern am Studirtisch voll unbefriedigten Durstes nach Erkenntniß. In der Philosophie des Aristoteles, in der Logik und Rhetorik, auch in der Medicin habe er das Höchste erreicht, die Jurisprudenz sei ihm zu eng, die Theologie mit ihrer Sündenlehre zu ungereimt und unmenschlich, nichts bleibe ihm übrig als die Magie. Was innerhalb der sesten Pole sich bewege, sei dem Meister dieser Kunst unterthan, Könige herrschen über die Länder, der Magus über die Welt; durch die Zauberkunst erhebe man sich zur Gottheit.

<sup>1</sup> Cbenbas. S. 24.

So steht dieser Herfules am Scheidemege zwischen der Theologie und Magie, zwischen der heiligen Schrift und den Zauberbüchern, zwischen Gott und dem Satan. Zwei Engel erscheinen, der aute und bose, jener warnt, dieser lockt ihn: er werde durch die Magie die Herrschaft über die Ele= mente erhalten und auf Erden sein, mas Zeus im Himmel. Dies ist, was Faust begehrt. Er läft seine Freunde rufen, welche schon Zauberer sind, und wird durch fie in die geheimnisvolle Runft, die fie ihm angepriesen, eingeweiht. Sein erstes Wert ist die Teufelsbeschwörung. Mephistopheles er= scheint in diabolischer Gestalt und soll als Franzisfanermonch wiederkommen, da die heilige Maste dem Teufel trefflich stehe. Faust verspricht ihm feine Seele, wenn er alle feine Buniche erfüllen und ihm vierundzwanzig Jahre dienen wolle; die ewige Verdammnik schrecke ihn nicht, vielmehr sei die Hölle für ihn ein Paradies, weil er dort die Philosophen des Alterthums finden werde. Diesen Bact foll Lucifer, der Fürst des Höllenreiches, be= stätigen.

In mitternächtiger Stunde, schwermüthig gestimmt, erwartet Faust die Rückfehr des Höllengeistes. Er hört eine innere Stimme ihm gurufen: "Rehre zu Gott gurud!" Gine andere bagegen: .. Rein! Gott liebt dich nicht, dein Gott ift bein eigener Wille, und dieser begehrt, was nur die Solle zu geben vermag!" Wiederum erscheinen die beiden Engel: der gute mahnt an das himmel= reich, der boje lockt durch die Güter dieser Welt. Lucifer hat die Forderungen bewilligt, und Faust verschreibt sich ihm mit seinem Blut. Umsonst zeigen sich in blutiger Schrift auf seinem Urm die Worte: homo fuge! Er bietet ihnen Trop: "Und Faust wird doch nicht fliehen!" Frohlockend um= tanzen und frönen ihn die Söllengeister. Das Erste, was er fordert, ist ein Beib. Mephistopheles bietet ihm Dirnen und ein Buch, deffen geheimniß= volle Zeichen ihn zum Herrn des Goldes, der Elemente und der Dämonen machen.

Nun hat Faust, was er wünscht, aber das Gessühl der verlorenen Seligkeit beginnt ihn zu quälen, und ein Gespräch mit Mephistopheles über den Himmel erschüttert sein Gemüth; er will umskehren, der gute Engel bestärft diesen Entschluß und verheißt ihm die göttliche Gnade, wenn er Reue empfinde. "Aber Faust wird nicht bereuen!"

sagt der Böse. Die Unterredung mit Mephistopheles über das Beltgebäude führt auf den Beltschöpfer und erneuet mit dem Gedanken an Gott auch die Reue, welche der gute Engel befestigen möchte, während der böse ihr drohend entgegentritt. Bie aber Faust Christi Namen und Hülse anrust, ersicheinen die Fürsten der Hölle selbst, um ihn erst durch ihre Furchtbarkeit zu erschrecken, dann durch die Erscheinung der sieben Todsünden zu ergögen: eine Episode, welche Marlowe vielleicht an Stelle der sieben vornehmsten Höllengeister im Faustsbuche ersunden hat, wenn sie nicht zu den späteren Einschiedungen gehört.

Nachdem Faust die Hölle geschaut, vom Gipsel bes Olymps das Firmament betrachtet und in einem Drachenwagen den Himmel durchflogen hat, beginnt er seine irdische Weltsahrt. Er hat bereits eine Menge Städte gesehen, welche Marlowe in derselben Reihensolge als das franksurter Faust-buch nennt, und ist soeben in Rom angelangt, wo das Fest des St. Peter geseiert wird. Dies berichtet der Chorus im Prolog zum dritten Uct.

Papst Adrian und Kaiser Carl bekriegen eins ander. Der kaiserliche Gegenpapst Bruno ist ge-

fangen und liegt in Retten zu den Füßen Adrians. Zwei Cardinale werden beauftragt nachzusehen. welche Strafe nach den Beschlüssen des tridentini= schen Concils ein Gegenvanst zu erwarten hat. Faust und Mephistopheles erscheinen in der Maste biefer Cardinale und verfunden die Berurtheilung zum Scheiterhaufen: fie follen Bruno einkerkern. setzen ihn aber in Freiheit und lassen ihn unter dem Schutz des Raisers zurückfehren. Diese Fictionen, die weder mit geschichtlichen Thatsachen noch mit dem Volksbuche etwas gemein haben. find wohl erfunden worden, um Fausts Rolle am Sofe des Papstes gewichtiger erscheinen und nicht bloß in jene Reckereien und Vossen aufgehen zu laffen, die von dem deutschen Volksbuche erzählt und auch von dem englischen Schausvieldichter seinen Zuschauern nicht vorenthalten werden. Und warum sollte Marlowe diesen antipapistisch und kaiserlich gesinnten Faust nicht selbst ersonnen haben? Wenn alles fpatere Ginschiebung ift, mas man dafür hält, fo bleibt als Marlowes Dichtung faum mehr eine aufführbare Tragodie übrig.

Die Beschwörung Alexanders des Großen und seiner Gemahlin vor dem Kaiser und die Zau-

bereien am Hofe von Anhalt hat Marlowe bramatisirt, wie sie im Volksbuche zu lesen sind. Die Reise an den Hof des Sultans ist nur durch ein Wort des Mephistopheles angedeutet, aber nicht in Scene gesetzt.

Um Hofe des Kaisers läßt Faust nicht bloß den Alexander, sondern auch den Darius erscheinen. Alexander tödtet ihn und reicht die Krone des gestallenen Königs seiner Gemahlin; Kaiser Carl erstennt die letztere an einem kleinen Fleck ihres Halses. Diese Modification des Muttermales der macedonischen Königin ist ein bemerkenswerther Zug, auf den wir zurücktommen müssen.

Bon den magischen Possen, welche das Volksbuch erzählt, hat Marlowe in seine Tragödie drei aufsenommen, gleichsam als Gegenstücke gegen die ershabenen und anmuthigen Zauberwerke, welche Faust vor dem Kaiser, dem Herzoge und der Herzogin von Anhalt ausgeführt: es sind die Streiche, welche dem Ritter mit dem Hirschgeweih, dem Roßtäuscher mit dem Pserdehandel und dem Bauern mit dem Fuder Heu gespielt werden. Ueberhaupt hat Marslowe die tragischen und erhabenen Scenen seines Stückes durch somische und burlesse contrastirt, die

er an die Studenten und Wagner, an Wagner und Robin, an Robin und Dick und Leute aus dem niederen Volke vertheilt; er hat, wie es die Umswandlung der Faustgeschichte in ein Volksschausspiel sorderte, auch die Clowns mitspielen lassen.

Die letzten Schicksale des Magus sind für den englischen Dichter und die Art seiner Tragödie ein sehr willtommenes Thema. Die Erwartung spannt, die Birkung steigert sich von Moment zu Moment. Er seiert mit seinen Schülern das Abschiedsmahl, welches die Teusel unter Donner und Blitz bereiten. Auf den Bunsch eines der Gäste, der nach einem Gespräch über schöne Frauen jetzt die schönste Frau der Welt, die Perle Griechenlands, sehen möchte, läßt Faust die Helena erscheinen.

Ein alter Mann sucht ihn zu bekehren, warnend und tröstend, auch weckt er seine Reue, aber es ist die Reue, die nicht rettet, sondern verzweiselt, und welche Faust selbst auf die Drohungen des Mephistopheles sogleich wieder bereut und durch eine zweite Berschreibung zu nichte macht. Von neuem in der Gewalt des Teusels, begehrt er Rache an dem guten Manne, der ihn retten wollte, und den Besit der Helen, welche ihm Mephistopheles gewährt. Bei

ihrem Anblick vergist er die Welt und den Absgrund, der sich schon vor ihm aufthut. Das Maß seiner Frevel ist voll und die Zeit abgelausen. Zum letten male erscheinen die beiden Engel, nicht mehr werbend, sondern sein Schicksal verkündend.

Es schlägt elf Uhr! Angstvoll möchte er die Beit festhalten, er fleht, daß sie still stebe, daß die Stunde zum Sahr, zum Monat, zur Woche, nur zu einem Tage werde und ihm noch Frist zur Reue und Rettung seiner Seele laffen moge. Umfonft! Schon schlägt es halb zwölf! Die Berdammniß naht unaufhaltsam. Er will sie erdulden, wenn sie nur nicht ewig währen, wenn ihm nur ein Strahl der Hoffnung leuchten möge, sei es auch nach Sahrtausenden der Qual. Jest verwünscht er die Seele, die er verkauft hat. Wenn es nur, wie Pythag= oras gelehrt hat, eine Seelenwanderung gabe, und die seinige, statt in die Solle zu fahren, in ein Thier wandern könnte! Da schlägt die Mitter= nachtsftunde! Er möchte wie ein Tropfen ins Welt= meer fließen, um den Teufeln zu entrinnen, die ichon erschienen sind und ihn ergreifen. Un seiner Leiche klagt der Chor über den tiefen Kall des hochstrebenden Mannes.

361

#### Reuntes Capitel.

## Die deutschen Volksspiele vom Sauft.

# I. Die Bühnenspiele.

#### 1. Marlowes Einwirkung.

Iwei Jahrhunderte nach der Entstehung des marloweschen Faust erschien in seiner ersten Gestalt als ein Fragment der goethesche (1790). Die Mittels glieder zwischen Marlowe und Goethe in Ansehung der dramatischen Faustdichtung sind die deutschen Bolksschauspiele, die Puppenspiele und Lessing. Die dramatische Litteratur ist in der Behandlung dieses Themas sehr ergiedig gewesen und noch immer im Bachsen begriffen. Man will von Marlowe dis auf unsere Zeiten (1590—1870) nicht weniger als 113 Faustdramen gezählt haben, wovon dem goetheschen Faust 41 vorhergegangen und 72 gesolgt sind.

Englische Komödianten, die schon gegen Ende des sechszehnten Jahrhunderts in Deutschland er-

schienen und während des siebzehnten überall in beutschen Städten umberzogen, sind wohl die Mittel= glieder gewesen, welche das deutsche Faustbuch nach London gebracht und die englische Fausttragödie in Deutschland eingeführt haben, wo unter der Gin= wirkung ihres Vorbildes unser Volksschauspiel entstand. Die Entwickelung der deutschen Faustsage zu einem deutschen Drama hat diesen Umweg über die englische Bühne genommen, und wir dürfen in dieser Wechselwirfung ein bedeutsames Vorzeichen und Zeugniß der poetischen Geistesverwandtschaft zwischen unserem Volke und dem englischen er= bliden. Der Zeitpunkt wird kommen, der in unserer Litteratur das Bewußtsein dieser Berwandtschaft weckt, das Vorbild der Engländer erleuchtet und zugleich den Fauft unter die Aufgaben unserer nationalen Dichtung erhebt.

Das leuchtende Borbild, auf welches Leffing uns hinwies, war nicht Marlowe, sondern Shakes speare; jener stand im Schatten dieses Riesen und wurde auch von Goethe, als er seinen Faust dichts ete, kaum bemerkt. Erst das Studium der Epoche Shakespeares und seiner Borgänger, welches die Komantiker begründet haben, und das Studium der Faustsage, ihrer Entstehung und poetischen Fortsbildung, das aus dem tiesen Eindrucke der goethesschen Dichtung hervorging, sind die beiden Wege gewesen, auf denen Marlowe wieder entdeckt und in seiner Bedeutung sür die dramatische Gestaltung der Faustsage erkannt wurde. Das Gewicht seiner Tragödie liegt weniger in ihrem künstlerischen Werth als in der Wirkung, die sie auf die Anfänge unserer dramatischen Faustdichtung ausgeübt hat.

Man braucht das deutsche Volksschauspiel nur in seinen Umrissen zu kennen, um sogleich zu sehen, daß einige Scenen und Figuren, die zum Thpus desselben gehören, unmittelbar von Marlowe abshängig, weil nur in seiner Dichtung vorgebildet sind. Ich will in dieser Beziehung vier Punkte bessonders hervorheben: 1. Fausts Selbstgespräch, womit das Stück beginnt, 2. die Erscheinung der beiden Engel, 3. der Wechsel tragischer und komsischen Scenen, die Einführung der Spaßmacher, womit die lustige Person einen Platz in unserer Tragödie gewinnt, 4. die Verkündigung des heranseilenden schrecklichen Endes durch die Stundenschläge der Uhr. Diese Ersindung, auf den Essechnet, der den Zuschauern in die Ohren dröhnen

follte, ist in unseren beutschen Stücken nicht bloß nachgeahmt und verstärkt, sondern auch parodirt worden. Nun wird zu der Uhr auch der Nacht=wächter gesellt, der seinen Vers absingt und dem Faust die letzten Stunden vorbläst; es ist die lustige Person, die zuerst in den Dienst des Magus tritt und zulet in den des Nachtwächters. Sätte Mar=lowe zu den letzten Stunden des Faust nicht die Uhr schlagen lassen, so würde der Kaspar der deutschen Puppenspiele seine Lausbahn nicht als Nachtwächter beschlossen haben, denn er ist es nur geworden, um die Todtenglocke zu begleiten und zu parodiren.

Marlowes hochpoetische und fortwirkende That in der dramatischen Faustdichtung ist der Anfang, den er mit genialer Richtigkeit ergriffen und für immer festgestellt hat: Faust in seinem Studirzimmer, von Büchern umringt, aller Bücherweisheit und Fachgelehrsamkeit übersatt, von ihr angefüllt, seer gelassen und angewidert, von der Magie geslockt, durch seinen Bissenssund Weltdurst ihr zusgetrieben und von diesen Empsindungen so leidensschaftlich bewegt, daß sie hervorbrechen und in einem Selbstgespräche sich Luft machen! Wir

können uns die erste Scene nicht anders als in dieser Fassung vorstellen, deren Grundzüge Marslowe ausgeprägt hat. In den Ansangsworten des goetheschen Faust: "Habe nun, ach! Philosophie, Juristerei und Medicin und seider auch Theologie durchaus studirt mit heißem Bemühn!" hören wir noch den Widerhall des marloweschen Monologs, den unser Dichter nur durch das Medium des Vuppenspiels vernommen hatte.

#### 2. Berbreitung und Art.

Wir wissen, daß im Lause des siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts das Bolksschauspiel vom Doctor Faust vielsach aufgeführt wurde und namentlich in der zweiten Hälfte des siedzehnten zu den beliebtesten Stücken gehörte. Der wittensbergische Prosesson J. G. Neumann hat in seiner uns bekannten Schrift (1683) ausdrücklich erklärt, daß die Geschichte vom Faust im Andenken und Interesse des Bolkes hauptsächlich durch diese Schauspiele erhalten worden sei, ohne welche jener obscure Gaukler in völlige Bergessenheit gerathen wäre. Und in der Ausgabe des Simplicissimus vom Jahre 1684 wird in einer Anmerkung be-

<sup>1</sup> S. oben Cap. V. S. 104—107.

richtet, daß die Hiftoria des verruchten Erzzauberers Dr. Johannis Fausti am liebsten agirt, gespielt, gesehen werde, weil ein Hause Teusel darin ersicheine, obwohl bekannt sei, daß auch bisweilen der rechte Teusel sich einfinde, weil plöglich einer zu viel da sei. Wahrscheinlich hat dieses Interesse an den Bolksschauspielen auf die Volksbücher zurücksewirkt und jene neue Bearbeitung des widmanschen Faustbuches durch Pfüger im Jahre 1674 hervorsgerusen.

Zum ersten mal in Deutschland ist die Fausttragödie (wohl die marlowesche) durch englische
Schauspieler den 7. Juli 1626 in Dresden ausgeführt worden. Dann werden Aufführungen des
Faust von deutschen Wandertruppen in Prag 1651,
in Danzig 1668, in Bremen, Berlin, Königsberg,
Mainz, Wien u. s. s. erwähnt. In Frankfurt a. M.
ist nach ausbewahrten Theaterzetteln das Stück in
den Jahren 1741, 1742 und 1767 gespielt worden.
Bur Zeit der ersten Aufführungen war Goethe noch
nicht geboren, zur Zeit der dritten war er in Leipzig;
er hat den Faust nie von Schauspielern, sondern
nur von Marionetten dargestellt gesehen. Die Geistlichkeit seiner Baterstadt hat an dem Stücke großes

Aergerniß genommen und sich im October 1767 bei den Behörden über die öffentliche Aufführung desselben beschwert. Aehnliches war schon in Königsberg 1740 und in Berlin durch Spener 1703 geschehen. Daß vor allem Bolk ein wittenberger Prosessor als Zauberer auftrat, den Namen Gottes verleugnete, Teusel beschwor und sich der Hölle verschrieb, gereichte der Geistlichkeit zu schwerstem Anstroß. Bas einst die Bolksbücher aus lutherischer Tendenz zur Abschreckung und Warnung erzählt hatten, erschien jest von der Bolksbühne aus in höchstem Grade srevelhaft und antilutherisch.

Die Herzogin Sophie von Hannover erzählt in ihren Memoiren unter dem 3. October 1661, daß der Herzog Johann Friedrich deutsche Schauspieler auß Hanburg habe kommen lassen, die "den Doctor Faust, welchen der Teusel holte", aufgeführt hatten.<sup>2</sup>

Bon der danziger Aufführung im Jahre 1668 enthält der Bericht des Rathsherrn G. Schröder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wilhelm Creizenach: Versuch einer Geschichte des Volkssichauspiels vom Doctor Jaust (Halse 1878). Cap. III. S. 82 stg. S. 99 sig. a. a. D.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Memoiren der Herzogin Sophie, nachmals Kurfürstin von Hannover. Publicationen aus den Königl. preußischen Staatsarchiven. Bb. IV. S. 70.

eine kurze Beschreibung, aus welcher die Nachahmung Marlowes in einigen Scenen unverkennbar erhellt. Wenn es von dem Ansange des Stückes
heißt, daß "Faust, von gemeinem Wissen nicht befriedigt, sich um magische Bücher bewirdt", so sind
wir sogleich an Marlowe erinnert. Wie sollte diese
Scene anders gesaßt sein, als monologisch? Die Glockenschläge der Schlußscene sind ein Widerhall aus dem englischen Trauerspiel, der Effect
wird noch weiter ins Grauenvolle gesteigert: Faust
wird in der Hölle gemartert, und in Feuerschrist
erscheinen die Worte: "accusatus est, judicatus
est, condemnatus est!"

Wir hören hier zum ersten male von der Dramatisirung einer Scene, welche in dem Faustsbuche von 1590 erzählt, aber nicht in der engslischen Uebersetzung enthalten war und auch bei Marlowe fehlte: Faust ruft die Höllengeister und fragt nach dem Grade ihrer Geschwindigkeit. Endlich wird uns von einer Scene berichtet, die weder in den Volksbüchern noch bei Marlowe zu sinden war und in der Faustdichtung fortgewirkt hat: das Vorspiel in der Hölle. Pluto ruft die verschiedenen Sorten der Teusel und sendet sie aus

zur Verführung der Menschen, "unter anderen auch den Klugheitsteufel", der kein anderer als Mephistopheles ist und wahrscheinlich ganz besonders zur Verführung des Faust beauftragt wird.

3. Die luftige Person und die Fauftkomödie.

Unser Volksichausviel vom Doctor Faust ist nicht das Werk eines Dichters, sondern das der Schauspieler, die sich ihr Stud nach Marlowe und dem Faustbuche zusammenfügten und nach eigenem Beschmack, der von dem ihres Publikums abhing, die überlieferten Scenen veränderten, wie neue hinzufügten und improvisirten, ohne sich um eine genaue Aufzeichnung des Schauspiels zu fümmern, das nach der Art seiner Composition auch eine feste Be= staltung nicht ertrug. Es war auf Zuschauer berechnet, die viel durcheinander sehen, recht viel Spektakel erleben und nicht allein durch tragische. sondern ebenso sehr durch komische und Lachen er= regende Effecte, beide vom stärksten Raliber, ergött sein wollten. Dieses alte Volksschauspiel war wirklich ein solches Stück, wie es der Director im Bor-

<sup>1</sup> Bith. Creizenach: Bersuch einer Geschichte bes Volkssichauspiels. Cap. II. S. 47—57. S. oben S. 34. S. 128 fig. S. 164. Bal. Brozef Belial. S. oben Cap. VII. S. 172 fig.

spiel zum goetheschen Faust wünscht und beschreibt, "ein Stud in Studen" nach ber Borschrift:

"Laßt Phantasie, mit allen ihren Chören, Bernunst, Berstand, Empsindung, Leidenschaft, Doch, merkt euch wohl! nicht ohne Narrheit hören. Besonders aber laßt genug geschehn! Man kommt zu schaun, man will am liebsten sehn. Bird vieles vor den Augen abgesponnen, So daß die Menge staunend gassen kann, Da habt ihr in der Breite gleich gewonnen, Ihr seid ein vielgesiebter Mann.

Die Einschaltung der Clowns und belustigender Bolksscenen fand sich schon in dem marloweschen Stück. In dem deutschen Schauspiel wurde die Rolle der lustigen Person immer wirksamer und wuchs allmählich zu einer solchen Bedeutung, daß sie die Geltung der zweiten Hauptperson gewann und nun als eine nothwendige Figur in die Einsrichtung und den Gang unseres Schauspiels geshörte. Unter dem Einsluß der englischen Stücke und Komödianten hieß sie "Pickelhäring", unter dem der italienischen Bühne, welcher in der zweiten Hälfte des siedzehnten Jahrhunderts zu wirken bes gann und im Ansange des achtzehnten in Wien herrschte, "Harlefin" oder zu beutsch "Hans» wurst", unter welchem Namen die lustige Person

auf dem wiener Bolkstheater erschien und viel zu der günstigen Aufnahme und dem Aufschwunge bei= trug, die unserem Schauspiel in Wien zu Theil wurden. Sier hat der Hanswurst seine Abschaffung durch Gottsched (1737) noch einige Kahrzehnte fröhlich überlebt. Als er zulett durch das regelrechte Drama auch in Wien von der hauptstädtischen Bühne vertrieben wurde, erschien er auf der vor= städtischen gegen Ende des Jahrhunderts als ober= österreichischer Bauernbursche unter dem Namen "Rasbar (Rasberle)" von neuem. Als solcher hat er sich mit seiner Mundart auch in das Volksschau= sviel vom Kaust eingebürgert. Nun war die Fausttragodie zugleich eine Faustkomödie geworden und ihr held nicht mehr ohne das parodistische Gegenbild seines Dieners, Faust nicht ohne Rasperle vorzustellen, so wenig wie Don Quijote ohne Sancho und Don Juan ohne Leporello.

Diese Phase ihrer Entwidelungsgeschichte, worin die komische Gegenseite und Ergänzung des Magus zu volksthümlicher Ausbildung gedieh, hat die dramastische Faustdichtung während des achtzehnten Jahrshunderts hauptsächlich in Wien erlebt. Einige Züge des Stückes, die für die wiener Bühne nicht paßten,

mußten umgestaltet werden. Mephistopheles durfte in seiner Menschengestalt hier nicht als Mönch aufstreten, sondern kam als Kavalier; auch wollte es sich nicht schiefen, daß der kaiserliche Hof auf der Bühne erschien und sich an Fausts Zauberkünsten ergötzte, man wählte statt seiner den herzoglichen Hof von Parma, welches Land seit dem Frieden von Aachen nicht mehr dem Hause Habsdurg gehörte, sondern einer spanischsburdonischen Nebenslinie abgetreten war.

Defterreichische Schauspieler, wie die kurzsche und die schuchsche Gesellschaft, verbreiteten die wiener Faustkomödie in dem übrigen Deutschland. Das Stück wurde den 14. Juni 1754 auf der schuchschen Bühne in Berlin aufgeführt, wo Lessing es sehen konnte und vielleicht gemeinsam mit Mendelssohn gesehen hat, der nach einer brieflichen Neußerung vom 19. November 1755 das Schauspiel kannte und nichts Tragisches darin erblickte.

## II. Die Buppenspiele.

1. Entstehung und Charafteristif.

Mit der zunehmenden Herrschaft des regels mäßigen Kunstdramas verstummten allmählich die

Volksschauspiele auf den Brettern, welche die Welt bedeuten, sie wanderten mit den Saupt= und Staatsactionen von der Bühne in die Bude und flüchteten sich von den Schauspielern zu den Marionetten. So wurde auch die Tragifomödie des Doctor Fauft zu einem Buppenfpiel. Die Bolt3= stücke hatten im Munde der Schauspieler fortgelebt und sich rhapsodisch in wechselnden Formen er= halten, sie waren nur spärlich aufgezeichnet und stizzirt, niemals aber gedruckt worden. Dasselbe würde auch von den Stücken der Buppentheater gelten muffen, wenn nicht in unserer Zeit das Studium der Faustdichtung, geweckt durch das Interesse am goetheschen Faust, Liebhaber und Renner der Litteratur bewogen hätte, den Terten ber Puppenspieler nachzuforschen und dieselben, so weit es geschehen konnte, zu sammeln und zu ver= öffentlichen. 1 Dadurch haben wir ein Medium ge= wonnen, um die Grundzüge der Bühnenspiele, die sich in die Form der Marionettentheater buchstäb= lich verpuppt hatten, wenigstens so weit zu erkennen, als ihre hölzernen Abbilder es zulassen. Den Ber=

<sup>1</sup> J. Scheible: Das Kloster, Zelle XIX. Bb. V. S. 649 bis 922 (Stutta. 1847).

fuch zu einer solchen Reconstruction hat W. Creizenach in seiner bereits erwähnten, eindringenden und lehrreichen Schrift unternommen.

Die alten Bühnenspiele vom Faust mit allen jenen Umgestaltungen, die sie ersahren haben, erstrecken sich durch sast anderthalb Jahrhunderte: das erste wurde in Dresden 1626, das letzte wohl in Hamburg 1770 ausgesührt, als Goethe schon in Straßburg war und die bedeutende Puppenspiels sabel des Faust gar vieltönig in ihm wiederklang. Die Puppenspiele, wenn wir die Wiederherstellung, welche K. Simrock versucht hat, als einen Abschluß betrachten wollen, erstrecken sich durch ein Jahrshundert: das erste Marionettenspiel wurde in Hamburg 1746 ausgesührt, Simrocks Versuch erschien 1846.

Die vorhandenen Puppenspiele werden nach den Leuten, die sie aufführten, oder nach den Orten, wo die Marionettentheater sich befanden, oder auch nach ihren Sammlern und Herausgebern bezeichnet. Bon den Puppenspielern nenne ich Geisselbrecht<sup>1</sup> und Schüp-Oreher, von den Orten: Augsburg,

<sup>1</sup> Toctor Faust, ber große Nekromantist (herausg. in 24 Eremps. von v. Besow 1832).

Berlin, Köln, Leipzig, Oldenburg, Straßburg, Ulm, Weimar, von den Litteratoren, die sich mit der Erforschung und Beschreibung, mit der Feraussgabe und Herstellung der Puppenspiele beschäftigt haben: Friedr. Heinrich von der Hagen, Franz Horn, Osfar Schade, Karl Simrock, Emil Sommer, von den heutigen Sammlern Karl Engel.

In dem ulmer Puppenspiel heißt die luftige Berson noch Bidelhäring, in dem augsburger, tölner und straßburger Hanswurft (Benneschen), bei Geisselbrecht und Schütz-Dreher Raspar. Es scheint, daß von den vorhandenen Terten der des ulmer Marionettentheaters noch dem Volksichauspiele des siebzehnten Sahrhunderts am nächsten steht, während die übrigen von der Faustkomödie des achtzehnten, wie sich dieselbe in Wien entwickelt hat, abhängen, und namentlich die Texte von Beiffelbrecht und Schüt-Dreher sich am weitesten von der alten Ueberlieferung entfernen. Nur das ulmer Spiel läßt Faust am königlichen Sofe in Brag erscheinen, die übrigen (wenn sie die Welt= fahrt darstellen) am Hofe des Herzogs von Parma; in dem straßburger ift Fauft der mainzer Buch= drucker, in den anderen der wittenberger Professor;

in dem ulmer und straßburger Text, wie in dem, welchen Engel veröffentlicht hat (1874), findet sich das Borspiel in der Hölle.

In dem ulmer Spiel bemerken wir einen Zug, der gewiß aus dem ältesten Bolksschauspiele hersrührt, denn er ist von Marlowe entlehnt, da er sich nur bei ihm sindet. Als ein Zeugniß dieser Abkunst ist der Zug charakteristisch, so geringsügig er ist: der König in Prag wünscht, wie der Kaiser im Bolksbuche und bei Marlowe, die Erscheinung Alexanders und seiner Gemahlin. Im Bolksbuche erkennt sie der Kaiser an der großen Warze im Nacken, bei Marlowe dagegen, dem dieses Muttermal wohl zu grob und unschieklich vorkam, an einem kleinen Fleck am Halse: genau dieselbe Entbeckung macht der König im ulmer Puppenspiel.

Keines der Puppenspiele hat einen festen Grundtext, sie haben sich nach Zeit und Ort versändert, ältere und jüngere Bestandtheile der Bolkssschauspiele mit einander gemischt, ja sogar Züge moderner Faustdichtungen in sich aufgenommen und copirt. In dem Faustbuche von 1590 war der geschwindeste Teusel so schnell als der Gedanke des

<sup>1</sup> Bgl. voriges Capitel S. 170.

Menschen. Dies genügte auch den alten Bolfsschauspielen, welche die Scene variirt, aber nicht überboten haben: dasselbe gilt von den Buppenspielen mit zwei Ausnahmen. Für Leffing war die Gedankenschnelligkeit zu langsam; bei ihm ist der geschwindeste Teufel "so schnell als der Ueber= aana vom Guten zum Bofen"; er läßt feinen Fauft diesen Geist wählen, die anderen fortjagen: "Sa! du bist mein Teufel! Weg von hier, ihr Schnecken des Orfus! Weg!" Im augsburger Buppenspiel sagt Mephistopheles: "Ich bin so geschwind, wie der Uebergang vom ersten zum zweiten Schritte des Lasters". Faust antwortet: "Sa! du bist mein Teufel! Ihr anderen Schnecken des Orfus, er= wartet meine Befehle unsichtbar!"1 Go werden Leffings Gedanken und Worte verändert, wenn man sie puppenmäßig versteht und verbessert! Das ftragburger Buppenfpiel hat fast die ganze Scene wörtlich aus Leffing copirt, nur daß auch fein Faust mit der augsburger Puppe "den Schnecken bes Orkus" zuruft: "erwartet unsichtbar meine Befehle!"2

<sup>1</sup> Scheible, Das Rlofter. Bb. V. S. 825 flg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebendaf. S. 865-66.

Der mainzer Buchdrucker gehört weder in die Sage noch in die Puppenspiele vom Faust, sondern in den klingerschen Roman vom Jahre 1791: "Fausts Leben, Thaten und Höllensahrt", worin ohne jede Anknüpfung an die überlieferte Fabel die grauenvollen Weltzustände, welche Faust erlebt und mit Hülse des Teufels verbessern will, im Geschmack und Stil der französischen Revolution so geschildert werden, daß die Dichtung in das Resultat einer völlig pessimistischen Lebenssund Menschenanschauung ausläuft. Nun hat das straßburger Puppenspiel in seinen ersten Scenen diesen klingerschen Faust und dann in der Wahl des schnellsten Teufels den lessingschen copirt und auf diese Weise beide vereinigt.

Ein Puppenspiel, welches den Hauptschauplat seiner Handlung nicht in Wittenberg hat, sondern nach Mainz verlegt, ist offenbar von Klinger beseinflußt, auch wenn es im übrigen die Züge der Faustsage, wie sich dieselben in den Bolksschauspielen ausgeprägt haben, sesthält. Unter dem Titel des klingerschen Romans wurde noch im Jahre 1844 ein solches Puppenspiel in Berlin aufgeführt, welsches E. Sommer gesehen und beschrieben hat.

Rach Abschriften, die von den Terten der Buppenfpieler Schütz und Geiffelbrecht genommen waren. wie nach eigenen Erinnerungen an ein Stud. das er im Marionettentheater von Schüt öfter ge= sehen hatte, endlich mit Sulfe jener Stigge von E. Sommer versuchte R. Simrock das Buppenspiel "Dr. Johannes Faust" so herzustellen, daß er zwar die Form des Dialogs wie der Ausführung größtentheils und die Berse sämmtlich sich zu= schreibt, aber dem Inhalte nichts Wesentliches hin= zugethan haben will. Mainz als der Wohnort des Faust pakte zu seiner Annahme. 1 Da sich nicht bestimmen läßt, welches der Puppenspiele Goethe gekannt hat, so darf uns Simrocks Bersuch immer= hin dazu dienen, eine zusammenhängende Vorstell= ung des Studes zu gewinnen. Bisweilen haben wir freilich den Eindruck, daß in einzelnen Wend= ungen die Annäherung zwischen diesem Bubben= spiel und dem goetheschen Faust weniger von jenem als von diesem herrührt.

 $<sup>^1</sup>$  R. Simrod: Faust: Das Volksbuch und das Puppensspiel (1846). Borr. S. VII. Dr. Johannes Faust. Puppensspiel in vier Aufzügen. S. 144-204. S. oben Cap. V. S. 99.

#### 2. Simrod's Buppenipiel.

Das Stück hat vier Aufzüge, von denen der dritte in Parma, die anderen in Mainz spielen, wo Faust übrigens nicht als Buchdrucker, sondern als Prosessor zu Hause ist. Die Handlung beginnt, wie bei Marlowe, mit dem Monologe Fausts am Studirtisch, er hat alle Bissenschaften durchstudirt und nichts gesunden, das ihn erfüllt; die Frucht seiner durchwachten Nächte ist ein elendes Dasein nach innen und außen:

Ich muß mich mit ber Hölle verbinden, Die verborgenen Tiefen der Natur zu ergründen: Aber um die Geister zu citiren, Muß ich mich in der Magie informiren.

Bu seiner Linken ertönt eine lockende, zur Rechten eine warnende Stimme: diese kommt von seinem Schutzeist, der ihn mahnt, den Beg der Theologie nicht zu verlassen, jene von einem Höllensgeist, der ihm das Studium der Magie anpreist; die Freundin der Theologie redet im Diskant, die der Magie im Baß. Faust folgt der diabolischen Stimme; von der einen Seite hört man Behesruf, von der anderen Hohngelächter.

Da meldet der Famulus Wagner die Ankunft

dreier Studenten, die dem berühmten Professor auswarten und eine Schrift überreichen wollen. Glücklicherweise ist es keine Doctordissertation, sondern der Schlüssel zur Zauberkunst: "Clavis Astarti de magica". Jubelnd empfängt Faust dieses ersehnte Buch und möchte die Ueberbringer gastlich bewirthen, doch sie sind spurlos versichwunden.

Sogleich beschwört er die Höllengeister, deren acht in Affengestalt erscheinen, er fragt sie nach Namen und Geschwindigkeit: Mephistopheles, der letzte, ist so schnell, wie der Gedanke des Menschen. "Du bist mein Mann!" rust Faust aus. "Wie der Gedanke des Menschen! Was kann ich mehr verslangen, als daß meine Gedanken erfüllt werden, sobald ich sie denke? Weiter bringt es Gott selbst nicht. Eritis sieut Deus. Willst du mir dienen?"

Faust fordert den Genuß aller Herrlichkeiten der Welt, Ruhm, Schönheit und wahrhafte Beantswortung aller seiner Fragen. Dagegen wird von ihm die Abschwörung Gottes und des christlichen Glaubens, nach abgelausener Frist Leib und Seele, das Gelübde der Unreinheit und die Bermeidung

der Che gefordert. Vierundzwanzig Jahre foll Mephistopheles ihm dienen, das Jahr zu 365 Tagen gerechnet. So lautet der Vertrag, welchen Bluto bestätigt und Faust mit seinem Blute unterschreibt. Methistopheles wünscht den schriftlichen Pact "Lebens und Sterbens wegen". Den Söllenboten spielt Merkurius in Gestalt des Raben. Mephistopheles erscheint in menschlicher Gestalt, in rothem Unterkleid, mit langem schwarzem Mantel und einem Sorn an der Stirn: allen anderen Menschen wird er sich stets in der Form, welche sein Berr wünscht, zeigen, und dieser felbst foll in den Augen der Welt als der schönste Mann gelten, obwohl er das Kämmen und Waschen abgeschworen hat, wohl nach der Mode, welche in der Gesellschaft der un= reinen Geister herrscht.

Mittlerweile ift auch Kasperle mit leichtem Gepäck als "ein vacirender Geselle", der keinen Herrn finden kann, im Hause des Magus angelangt, das er seinen Bünschen gemäß für ein Birthshaus ansieht, denn er hat keinen anderen Drang als einen sehr gesunden Appetit, der vor allem befriedigt sein will; er läßt sich von Bagner als Hausknecht, Lustigmacher und Grillenvertreiber in

Dienst nehmen und sogleich tüchtig bewirthen. Nach= dem er die Rüche absolvirt hat, durchstöbert er das Saus und kommt in das Gemach, wo Faust kurz vorher die Söllengeister beschworen und seinen Gürtel wie auch das Zauberbuch zurückgelassen hat. Run wird Kasberle mit leichtester Mühe ein Herenmeister. Lesen hat er nicht gelernt, sondern nur ein paar Wörter buchstabiren. Dies genügt, um in dem Zauberbuche sogleich das ganze Geheim= niß zu entdecken: wenn man "Berlippe" fagt, fo tommen die Söllengeister, sagt man aber "Ber= lappe", so laufen sie davon. Mit einem Schlage ist Kasperle in die Magie eingeweiht, was seinem Herrn so viel Mühe gekostet: er hat alle Vortheile der Zauberei, ohne einen Nachteil. Wenn man die Teufel beschwören kann, so muß man sie auch zum Teufel jagen und nach Belieben mit ihnen spielen tonnen. Ein solches Spiel treibt Rasperle, er fann die Söllengeister commandiren, ohne daß sie ihn fangen. Die tragische Seite der Magie ist der Teufelspact, ohne diesen ist sie Hokuspokus, d. h. Boffe. Fauft wird aus dem Meister der Teufel beren Beute, er ift ihnen durch den Bact verknechtet und hat das Zauberwort verloren, wodurch man

fie los wird. Dagegen hat Kasperle nichts mit den Zwecken gemein, die nur durch Zaubermittel zu erreichen sind, ihm kann die Magie nichts nüten und darum auch nichts schaden. Die Teufel, die auf sein Gebot erscheinen und verschwinden, dienen ihm umsonst. Während Faust Leib und Seele dem Teufel ergiebt, können die Söllengeister den Kasperle nicht dazu bringen, daß er sich ihnen ver= schreibt. "Den Leib brauch ich selbst, und was die Seele betrifft, eine Seele hat Kasperle nit. Als ich zur Welt gekommen bin, waren just keine Seelen mehr vorräthig." Faust findet Gefallen an bem lustigen Raturburschen und will auf seiner Weltreife lieber ihn als den Famulus zum Gefolge haben. "Den Wagner laßt daheim: der ist langweilig!" Es ist wohl nur der Faust dieses Buppenspiels, der eine solche Antipathie gegen feinen Famulus hat, welche er offenbar dem goethe= schen Faust nachfühlt.

Die Darstellung der Weltfahrt beschränkt sich auf den Hof von Parma, wo eben die herzogliche Hochzeit geseiert wird, und nach einer Reihe von Festen der Seneschall keine neuen Vergnügungen mehr zu ersinnen weiß. Zu gelegenster Zeit ers

scheinen Faust und Mephistopheles, die auf ihrem Luftmantel die Reise von Mainz nach Parma im Fluge gemacht haben. Sie sind schon erwartet. denn Rasperle, der schweigen soll, aber nicht kann, hat bereits die Ankunft seines Herrn, des welt= berühmten Doctor Faust, dem Seneschall ausge= plaudert. Run gewähren die Zauberfünste ein neues Fest. Faust läßt vor dem herzoglichen Baare Salomo und die Königin von Saba, Samson und Delila, Holofernes und Rudith, Goliath und David erscheinen und zwar so, daß Salomo, Samson und David ihm selbst, die Königin von Saba, Delila und Judith der Herzogin, Holofernes und Goliath bem Berzoge gleichen. Es ist eine Liebeserklärung in Bilbern, beren Sinn dem Berzoge einleuchtet und seine Eisersucht weckt, er will den verführerischen Magus los werden und an der Tafel ver= giften lassen. Mephistopheles durchschaut diese Absicht und entführt seinen Herrn im Fluge nach Constantinopel.

Am Hofe von Parma sieht Faust sich plöglich von lauter Gefahren umringt, er wird dem Herzoge als Nebenbuhler und Berführer, dem Bolke als Heyenmeister und Brunnenvergifter, der Inquisition als Zauberer und Keizer verdächtig, Mephistopheles selbst hat tein Mittel, ihn zu schüßen, und fühlt seine Ohnmacht. "Die hohe Geistlichkeit ist eingeladen, darum wag ich mich nicht an den Tisch." Dieser Zug ist bemerkenswerth und verräth seinen Ursprung: er läuft der luthersischen Tendenz, welche die Bolksbücher beherrschte, völlig zuwider und stammt nicht aus Wittenberg, sondern aus Wien. Simrock hat wohl die Scenen in Parma modificirt und namentlich den Sinn der Erscheinungen durch die Art derselben versdeutlicht, aber im Wesentlichen hat er zene Scenen so dargestellt, wie sie auch Sommer in seiner oben erwähnten Stizze beschrieben.

Der plauderhafte Kasperle, der den Leuten ausgeschwaßt hat, daß sein Herr mit dem Teusel im Bund stehe, wird in Parma gelassen. Das Zauberwort "Perlippe" hilft ihm. Auf einem fliegenden Sosa läßt er sich wieder nach Mainzschaffen, wo der Nachtwächterposten seiner wartet. Während Faust seine Weltsahrt vollendet und der Hölle entgegeneilt, wird aus Kasperle zu Hause ein wohlbestallter Nachtwächter und ein geplagter Ehemann. Wenn man in der Welt nichts weiter

gewinnt als ein beschwerliches Amt und ein böses Beib, so ist man vor dem Verdachte sicher, der Magie sein Glück zu verdanken.

Zwölf Jahre hat unser Magus verlebt und die Freuden der Welt erschöpft, keine hat ihn befriedigt, sie waren alle nichtig, er hat seine Selig= teit gegen den Säckerling leerer Scheingenüsse ge= opfert. Jest überwältigt ihn die tiefste Reue, er will beten, aber er fann nicht; auch das Gebet ist eine Gnade des himmels, die ihm versagt bleibt, doch die Reue ist auch eine. Mephistopheles hat versprochen, jede seiner Fragen zu beantworten. Die lette heißt "Kann ich noch zu Gott kommen?" Da zittert der Teufel und entflieht heulend. Faust stürzt vor dem Marienbilde nieder und ruft: "Ich bin erlöft, ich kann wieder beten, die Quelle der Reue ift nicht versiegt!" In diesem Augenblick, mitten im Gebete vor der Mutter Gottes, hört er den Auruf des Mephistopheles: .. Sieh hier die Selena, jene Selena, die Trojas Greise bewund= erten!" Ein Blick, und Gebet wie Reue sind ver= geffen. "Ift fie mein, das göttlichste Beib? Bieb. gieb!" Er muß zum zweiten male den Glauben an Gott abichwören, dann wird fein Bunich erfüllt, aber in seinen Armen verwandelt sich die Helena in eine Schlange. Er ist vom Teufel betrogen, doppelt betrogen, denn die ausbedungene Zeit gilt für abgelaufen, obgleich erst die Hälfte verstrichen: das Jahr war zu 365 Tagen gerechnet, und der Teufel hat ihm auch die Nächte gedient.

Das Ende naht, die Todesangst wächst von Moment zu Moment. Es schlägt neun Uhr! Eine dumpse Stimme von oben ruft: "Fauste! Fauste! praepara te ad mortem!"

Es schlägt zehn! Die Stimme rust: "Fauste, Fauste, accusatus es!" Er hört die Worte und antwortet mit dem Chor in der Domscene des goetheschen Faust: "Quid sum miser tunc dicturus, quem patronum rogaturus?" Noch einmal wirst er sich vor dem Marienbilde nieder und sucht zu beten, aber die Züge der Mutter Gottes verwandeln sich in die der Helena!

Es schlägt elf! Die Stimme ruft: "Fauste! Fauste! judicatus es!" Das Opfer höhnend, der sicheren Beute gewärtig, steht Mephistopheles und antwortet auf Fausts letzte Frage, ob er noch schreckslicher leiden werde, als er schon leide: "die Qual der Berdammten ist so groß, daß die armen Seelen

eine Leiter von Schermessen zum Himmel hinaufsteigen würden, wenn sie noch Hoffnung hätten". Da schlägt die Uhr Mitternacht! Die Stimme von oben verkündet das unwiderrussliche Gericht: "Fauste! Fauste! in aeternum damnatus es!"

## III. Fauft, Don Juan und Epprian.

Während in Deutschland die Volksschauspiele vom Faust unter dem doppelten Einfluß einer engslischen Tragödie und englischer Komödianten sich zu verbreiten ansingen, entstanden in dem fruchtsbarsten Zeitalter des spanischen Dramas zwei Dichtungen, welche man mit unserer Fausttragödie zu vergleichen pslegt: im Jahre 1634 erschien Tirso de Molinas "Verführer von Sevilla oder der steinerne Gast" und drei Jahre später Calderons "Bunderthätiger Magus". Man hat beide Dichtungen für Umbildungen der Faustsage gehalten, was sie nicht sind. Die Verwandtschaft, welche Don Juan Tenorio von Sevilla und Chprian von Anstiochien mit unserem Faust zeigen, ist nicht geneaslogisch, sondern psychologisch zu verstehen.

In dem Magus der deutschen Sage läßt schon

das alte Volksbuch zwei Grundtriebe vereinigt sein, ben Drang nach höchster Erkenntniß und nach höchstem Weltgenuß: das sind jene beiden Seelen, deren sich der goethesche Faust schmerzlich bewußt ist. Wenn sie einander fliehen und jede für sich vollendet in einem Charafter dargestellt wird, so nimmt die eine den Weg nach oben, den man mythisch die Himmelsahrt der Seele nennen kann, und die andere fährt zur Hölle. Calderon hat in seinem wunderthätigen Magus diese Himmelsahrt dargestellt: den Sieg der göttlichen Liebe über die irdische, den Triumph der Religion über die Magie, deren Macht am Glauben scheitert.

Dagegen wird der Drang nach höchster WeltIust, der kein Gegengewicht kennt, jede Gewissensregung überhört oder verlacht, weder die irdische
noch die göttliche Nemesis fürchtet, vielmehr herausfordert, sich in einem Charakter vollenden, der im
Rausche des Weltgenusses die srivolste Sinnesart
gewissenlos und so surchtlos, zugleich so natürIich und anmuthig herrschen läßt, wie es Tirso de
Molina in seinem Don Juan dargestellt hat.
Doch vermag einen solchen Charakter, der immer
in der Fluth der Afsecte lebt, nur die Sprache der

Musik vollkommen auszudrücken, wie es durch Mozart in seinem unsterblichen Tonwerke geschehen.

Den religionsgeschichtlichen Ursprung der Sage vom Enprian in Antiochien haben wir kennen geslernt. Die chronikalisch erzählte Fabel vom Don Juan Tenorio in Sevilla, der in zügelloser Genußsjucht Frevel auf Frevel gehäuft, allem Heiligen Hohn gesprochen, zuletzt aber das göttliche Strafgericht auf eine höchst wunderbare und schreckliche Art erlitten habe, sei von Mönchen ersunden worden, nachdem man diesen aller Gottessund Menschenfurcht baaren Frevler in das Aloster, wo sich das Grab und Monument des von ihm gestödteten Komthur Ulloa besand, gelockt und hier aus Rache ermordet habe.

Tirso de Molina (Gabriel Tellez), selbst Mönch und Priester, hat in dem Charafter seines Helden, dieser Ursorm des Don Juanthpus, den ruchlosen, nur von der Gegenwart inspirirten Leichtsinn im Belt= und Liebesgenuß vortrefflich geschildert, aber am Ende den Sieg darüber der Kirche gelassen. Im allerlezten Moment, wo schon die Hölle sich

<sup>1</sup> S. Cap. III. S. 57-66.

aufthut, will Don Juan beichten; es ist freilich zu spät, doch hat er nach dem Sakramente begehrt. So lange der Genuß ihm winkt, schlägt er jede Mahnung an den Tod und das göttliche Gericht in die Luft, als ob er die Zukunft mit dem Hauche seines Mundes wegblasen könnte: "Pah, das hat noch lange Zeit!" Man möchte ihn mit dem goetheschen Faust fortsahren lassen:

Aus bieser Erbe quissen meine Freuden, Und diese Sonne scheinet meinen Leiden Kann ich mich erst von ihnen scheiden, Dann mag was will und kann geschehn. Davon will ich nichts weiter hören, Ob man auch künftig haßt und liebt, Und ob es auch in jenen Sphären Ein Oben oder Unten gibt.

## Behntes Capitel.

#### Ceffings Lauftdichtung.1

## I. Zeffings Epoche.

#### 1. Der siebzehnte Litteraturbrief.

Die Volkssage und Volksdichtung vom Faust haben ihre Phasen durchlausen und die Entwickelsung ihrer Form vollendet. Wir stehen vor dem bedeutsamen Zeitpunkte, in welchem unsere Kunstspoesie wieder die Volkspoesie aufsucht und sich mit ihr zu einer nationalen Erhebung und Wiedersgeburt der deutschen Litteratur vereinigt. Die Epoche dieser Resormation ist zugleich die einer neuen Faustdichtung.

Jebe Reformation, welches auch ber Gegenstand sei, den sie ergreift, ob Religion, Kunst oder Wissenschaft, ist eine Erneuerung des Lebens aus dem Grunde seiner eigensten, innersten Bedingsungen, die Wiederherstellung seiner Wahrheit und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bergl. mein Werf über Lessing als Reformator ber beutschen Litteratur. Erster Theil, zweite Auflage. Cotta 1904.
Runo Kischer, GoetherSchriften. II.
26

Ursprünglichkeit aus einem Zustande ber Berfünstelung und Entartung: sie ist allemal Rückfehr zur Natur, Durchbruch der Originalität. Es sollen nicht mehr Vorbilder nachgeahmt werden, unechte und fünstlich erlernte, die selbst Nachgeahmtes nachahmen; das ganze Gestrüppe schulmäßiger Traditionen, welches den Urquell verdeckt, wird aus dem Wege geräumt. Die reformatorische That beginnt mit der Forderung: erkenne die echten Originalwerke, erlebe und durchdringe sie, nimm sie zu deiner Richtschnur! Ist diese Forderung erfüllt, fo bleibt nur eines übrig: felbst originell sein! Das Erste ist noch Sache der Schule und Aufgabe der Kritik, das Zweite und Söchste ist Sache der Natur und des Genies. Beides hat auf dem Gebiete unferer Dichtung G. E. Leffing gefordert und geleistet, er hatte, um seinen bescheidenen Ausspruch zu wieder= holen, etwas in sich, das dem Genie nahe tam, er war ein fritisches Genie, wie man kein zweites ge= fehen. Statt der falschen und verbrauchten Borbilder gab er uns die echten und unerschöpflichen, statt der Franzosen wies er uns hin auf die Alten und Chakespeare, er brach die Bahn und führte den deutschen Genius den Weg in die Sohe, von wo

Schiller ein Menschenalter später zurückblickend fagen konnte:

Selbst in der Runfte Heiligthum zu steigen, Sat sich ber beutsche Genius erfühnt, Und auf der Spur der Griechen und des Britten Ift er bem bessern Ruhme nachgeschritten!

Soll für diese große Wendung ein Reitvunkt und eine Schrift bezeichnet werden, welche gleichsam die Wasserscheide bildet zwischen unserer verlassenen Litteratur und der lebenden, so sind es die "Lit= teraturbriefe" vom Sahre 1759, welche mittenim siebenjährigen Ariege, nicht etwa zufällig, sondern in bewußtem Ausammenhange mit dieser Epoche entstanden: sie weckten jenen geistigen Rampf, in dem Lessing für die deutsche Litteratur die Schlacht bei Rogbach gewann! Im fiebzehnten jener Briefe wendet er sich gegen Gottsched, von dem man ge= faat hatte, daß niemand seine Verdienste um die deutsche Bühne bestreite. "Ich bin dieser Niemand", schreibt Lessing, "ich leugne es geradezu; es wäre zu munichen, daß sich Gottsched niemals mit dem Theater vermengt hätte." "Er hätte aus unseren alten dramatischen Stücken, die er vertrieb, hinlänglich abmerken können, daß wir mehr in den Geschmad der Engländer, als der Franzosen ein=

schlagen, daß wir in unseren Trauersvielen mehr sehen und denken wollen, als uns das furchtsame französische Trauerspiel zu sehen und zu denken giebt: daß das Groke, das Schreckliche, das Melancholische besser auf uns wirkt, als das Artige, das Bärtliche, das Berliebte." "Gin Genie fann nur von einem Genie entzündet werden. Auch nach bem Mufter der Alten zu entscheiden, ift Chatespeare ein weit größerer tragischer Dichter, als Corneille, obgleich dieser die Alten sehr wohl, jener fast gar nicht kannte." "Nach dem Dedipus des Sophofles muß in der Welt kein Stud mehr Bewalt über unsere Leidenschaft haben, als Othello, als König Lear, als Hamlet u. f. f." Und Leffing fährt fort: "Daß aber unsere alten Stude wirklich sehr viel Englisches gehabt haben, könnte ich Ihnen mit geringer Mühe weitläufig beweisen. Rur das bekannteste derselben zu nennen: Doctor Fauft hat eine Menge Scenen, die nur ein shakespearesches Benie zu benken ver= mögend gewesen. Und wie verliebt war Deutschland und ift es zum Theil noch in seinen Doctor Faust!"

Dies ist die Stelle, welche ich vorher im Sinn

hatte, als ich jene englische, aus dem deutschen Bolksbuche geschöpfte Fausttragödie ein bedeutsames Borzeichen nannte für die Schicksale unserer Litteratur. Der Zeitpunkt ist da, wo gleichsam weg-weisend auf den Faust hingezeigt wird als eine nationalpoetische Aufgabe. Und es ist nicht genug, daß Lessing die Beisung gab, er legte selbst Hand an das Werk einer neuen Faustdichtung, die er entwarf, ausarbeitete, viele Jahre hindurch im Auge behielt und nie vollendet hat. Wir wissen nicht, wie weit das Werk gediehen, und kennen von der Aussührung nur eine Scene, welche Lessing in demselben Litteraturbriese mittheilt.

#### 2. Das Faustfragment.

In einem alten Dome, um Mitternacht, hat Beelzebub die Höllengeister zu einer Berathung versammelt; jeder berichtet, was er Berderbliches gethan, einer rühmt sich besonderer Großthat: er habe einen Heiligen verführt und wolle binnen kürzester Frist auch den Faust verderben, dessen einziger Fehler ungemessener Wissensdrang sei. Das Unmaß dieser Leidenschaft soll ihn stürzen, aus einem Fehler können alle entspringen.

In Probleme vertieft, beschwört Faust den Teusel, um ihm seine Zweisel zu lösen. Da erscheint jener Höllengeist in der Gestalt des Aristoteles und beantwortet ihm die spisigsten Fragen. Dem Gespräche solgt eine zweite Beschwörung, auf welche ein Dämon erscheint. Dies ist der Inhalt der vier ersten Austritte, die nur stizzirt sind.

In der dritten Scene des zweiten Aufzuges ruft Fauft die sieben schnellsten Geister der Sölle. Der erste soll sagen, ob er sieben mal so schnell durch die Flammen der Hölle fahren kann, als der Finger Fausts die Flamme durchschneidet, ohne sich zu verbrennen? Der Teufel verstummt und bleibt. Der zweite ist so schnell als die Pjeile der Best, den dritten tragen die Flügel der Winde, der vierte fährt auf den Strahlen des Lichtes, der fünfte ist so schnell als die Gedanken der Menschen. "Das ist etwas!" ruft Faust, "aber nicht immer sind die Gedanken der Menschen schnell. Nicht da, wenn Wahrheit und Tugend sie auffordern." Der sechste ist so schnell als die Rache des Rächers: .. des Ge= waltigen, des Schrecklichen, der sich allein die Rache vorbehielt, weil ihn die Rache vergnügt". Der Grund, aus dem Fauft diese Schnelligkeit bezweifelt,

und der Teufel diesen Zweisel entkräftet, ist von der Art, daß jeder urtheilende Leser sagen wird: echt lessingisch! "Schnell wäre seine Rache? Schnell? Und ich lebe noch? ich sündige noch?"—
"Daß er dich noch sündigen läßt, ist schon Rache!"

Und wie schnell ift der siebente Geist? "Nicht mehr und nicht weniger als der Uebergang vom Guten zum Bösen!" "Du bist mein Teuse!" ruft Faust, "so schnell als der Uebergang vom Guten zum Bösen! Ja, der ist schneller ist nichts als der! Beg von hier, ihr Schnecken des Orkus! Beg! Als der Uebergang vom Guten zum Bösen! Ich habe es ersahren, wie schnell der ist! Ich habe es ersahren!"

Dies ist die einzige Scene, welche Lessing selbst in jenem Litteraturbriese vom 16. Februar 1759 mitgetheilt hat, als ob sie aus dem alten Entwurse einer Fausttragödie von einem seiner Freunde herrühre. "Was sagen Sie zu dieser Scene? Sie wünschen ein deutsches Stück, das lauter solche Scenen hätte? Ich auch!"

<sup>1</sup> S. Cap. IX. S. 208—209. Ueber das Vorspiel in ber Hölle wgl. oben S. 172.

# II. Die Nachrichten über Lessings Fauft.

#### 1. Das verlorene Werk.

Wir wissen, daß Lessing den Blan einer dramatischen Faustdichtung seit den Tagen seiner Freundschaft mit Nicolai und Mendelssohn gefaßt hatte und viele Jahre hindurch bis gegen das Ende der hamburger Zeit mit der Ausführung besselben beschäftigt war. Das Stud sollte schon im Jahre 1758 in Berlin aufgeführt werden, neun Jahre später ließ sich Lessing die "clavicula Salomonis" nach Hamburg schicken und arbeitete von Neuem mit allen Kräften an seinem Faust, um ihn noch während des Winters 1767/68 auf die Bühne zu bringen. Doch blieb das Ziel wiederum unerreicht; die Freunde drängen, er zögert und scheint zulet im Migmuth über ein unausführbares Werk die Sache aufgegeben, vielleicht die Arbeit selbst zerstört zu haben. Ich glaube nicht recht daran, daß die Handschrift seines Faust in einer Kiste enthalten war, welche im März 1775 auf dem Wege von Dresden nach Leipzig verloren ge= gangen. Wenigstens macht die Antwort, die er seinem Freunde Ebert auf die wiederholte Anfrage nach jenem Werke den 18. October 1768 ertheilt, ganz den Eindruck, als ob seinen Faust der Teusel geholt habe. Bor einigen Jahren wollte man in einem elenden Stück, wie es Komödianten fabriciren, Lessings vollendeten Faust "muthmaßlich" wiedergefunden haben, und die Kunde davon wurde sogar nicht ohne litterarischen Beifall verbreitet.

#### 2. Zwei Faustdichtungen.

Um das ideenvolle Faustthema zu erschöpfen, hatte Lessing die Absicht, dasselbe in zwei Dichtungen zu behandeln, welche er in den Collectaneen
als seinen ersten und zweiten Faust bezeichnet und
in gelegentlichen Neußerungen so unterschieden hat,
daß jener "nach der gemeinen Sage", dieser das
gegen "ohne alle Teuselei" ausgeführt werden sollte.
Der Teusel oder Berführer sollte in dem zweiten
Faust ganz menschlich gesaßt sein, und die Dichtung selbst den Charakter einer bürgerlichen Tras
gödie haben. Ein solcher menschlicher Teusel konnte
auf verschiedene Arten gedacht werden, welche Less

<sup>1</sup> S. meinen Auffat "Ein litterarischer Findling". Nord und Süd (1877). Bb. I. heft 2. S. 262—283. Das Stück war bas elende Machwerf eines wiener Litteraten Namens Paul Weidmann, 1775 in Prag erschienen, in München nachgedruckt, von Engel wieder abgedruckt 1877. Goethe-Jahrb. 1893, S. 293.

sing durch Beispiele in seinen Collectaneen angebeutet hat. Wenn er aber zugleich den Charakter des Verführers haben sollte, so hat Lessing diese Art des menschlichen Teufels in seinem Maxinelli vollendet und in der Emilia Galotti etwas von der Aufgabe gelöst, die er sich in seinem "zweiten Faust" gesetzt hatte.

Was seinen ersten Faust betrifft, so sollte dieser im Traum erleben, was die Bolkssage und die Bolksschauspiele als Fausts wirkliche Schicksale darsgestellt hatten. Die Hölle endet mit einem Scheinssiege. Bielleicht hatte Lessing den Plan, die Jdee der calderonschen Dichtung "Das Leben ein Traum" auf die dramatische Behandlung der Faustsage anzuwenden, und zwar in einer Umsgestaltung, wie sie Grillparzer in seiner Dichtung "Der Traum ein Leben" versucht hat.

#### 3. Die Umbichtung der Sage.

Einen wichtigen Aufschluß über die Grundidee der lessingschen Faustdichtung geben uns zwei Freunde des Dichters, die mit dem Werke bekannt waren: der Hauptmann von Blankenburg in Leipzig in seinem Berichte vom 17. Mai 1784 und der Professor Engel in Berlin in einem Schreiben an Lessings Bruder, welches dieser im "Theatralischen Nachlaß" veröffentlicht hat (1786). Ihre Beschreibungen jener nächtlichen Teufelsversammlung, die das Borspiel der Dichtung ausmacht, stimmen in den Hauptzügen überein. Als das Meisterstückteusslischer Runft gilt die Verführung des Faust.

Nach Blankenburgs Erzählung rühmen die Söllengeister dem Satan die verderblichen Berte. die sie vollbracht haben. Einer der letten berichtet, bak er einen Mann auf Erden gefunden habe, bem nicht beizukommen sei, der keine Leidenschaft, keine Schwäche, nur einen einzigen Trieb habe: ben unauslöschlichen Durft nach Erkenntniß. "Dann ift er mein!" ruft der oberfte der Teufel, .. und auf immer mein, und sicherer mein, als bei jeder anderen Leidenschaft." Mephistopheles soll das Meisterstück ausführen, aber am Ende gelangt er nur zu einem Scheinsiege. Den Sollengeistern, die am Schlusse des letten Actes ihre Triumph= lieder- anstimmen, ruft eine himmlische Stimme zu: "Triumphirt nicht! ihr habt nicht über Menschheit und Wiffenschaft gesiegt; die Gottheit hat dem Menschen nicht den edelsten der Triebe gegeben, um ihn ewig unglücklich zu machen. Was ihr sahet und jest zu besitzen glaubt, war nichts als ein Phantom!"

Roch ausdrucksvoller ist Engels Bericht. Der vierte der Teufel hat kein verderbliches Werk voll= führt, er hat nur einen Gedanken gehabt, aber teuflischer, als die Thaten der anderen. "Ich will Gott feinen Liebling rauben! Ginen benkenden einsamen Jüngling, ganz der Weisheit ergeben, gang nur für sie athmend, für sie empfindend, jeder Leidenschaft absagend außer der einzigen für die Wahrheit." "Ich schlich von allen Seiten um seine Seele, aber ich fand keine Schwäche, bei ber ich ihn fassen könnte." "Sat er nicht Bigbegierde?" fragt der Satan. Und wie die Antwort heißt: "Mehr als irgend ein Sterblicher!" triumphirt der oberste der Teufel: "So überlaß ihn mir, dies ift genug zum Berderben!" Alle Teufel follen zur Ausführung dieses Werkes helfen und find ihres Erfolges schon im voraus sicher. Da ruft eine Stimme aus der Sohe feierlich und fanft: "Ihr follt nicht fiegen!"

Unser Berichterstatter fügt hinzu: "So sonder» bar, wie der Entwurf dieser ersten Scene, ist der Entwurf des ganzen Stückes. Die Verführung geschieht an einem Phantom, das der schlasende wirkliche Faust als Traumgesicht schaut. Die Teusel
sind getäuscht, der erwachte Faust aber gewarnt
und belehrt."

# III. Sessing und Goethe.

Das Wort des Tenfels: "Ich will Gott seinen Liebling rauben!" und die Stimme des Engels: "Ihr sollt nicht siegen!" sind schon die Vorboten eines neuen Prologs, der nicht in der Hölle, sons dern im Himmel spielen wird, und mit welchem Goethe die Faustdichtung, auch seine eigene, so umsgestaltet und erhöht hat, daß sie zu unserer göttslichen Komödie wurde. Nicht ohne Lessings Borsbild, bessen theatralischer Nachlaß in dem Jahre erschien, wo Goethe nach Italien ging; elf Jahre später ließ er seinen eigenen Faust wieder ausleben und dichtete den "Prolog im Himmel".

Wie Lessing seinen tiessinnigen Gedanken außgeführt hat, ift auß den geringen Andeutungen unserer Berichterstatter nicht klar zu erkennen. Aber eines steht sest: Faust soll gerettet werden und

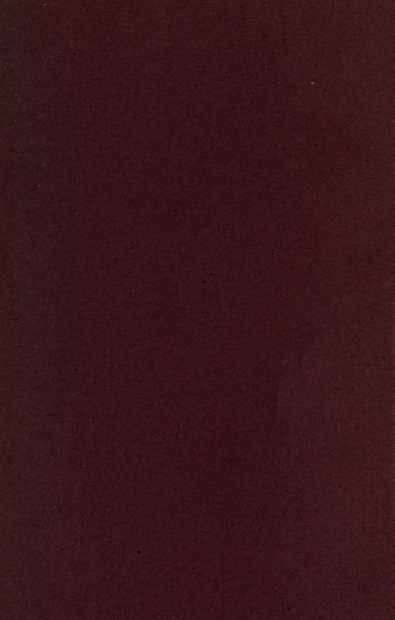
<sup>1</sup> Bergl. mein oben erwähntes Werk. G. 141-174.

wird gerettet! Der menschliche Wahrheitsdrang ift feine Beute des Satans. Die Fauftsage will bem Geiste des achtzehnten Jahrhunderts angepaßt werben, wie sich einst die Magussage in den des fechs= zehnten gefügt hatte. Mit Lessing ist die Epoche eines großen Aufschwungs für den deutschen Beift angebrochen; dieser begehrt die Anschauung und den Genuß echter Originalwerke statt der verfümmerten Nachbilder, er begehrt die eigene Driginalität statt der fremden, er ist dieser seiner eigenen Kraft schon gewiß, schon ungeduldig, sie schöpferisch zu bethätigen. Die Geister wehen schon, die bald fturmen werden! Bas tann diesem Geiste verwandter und näher erscheinen, als jenes mächtige ureigene Streben nach höchster Erkenntniß, als jener titanische und prometheische Bug, der in unserer alten Faustsage lebt, in dem Faust, welcher die Elemente speculiren will, von dem das Bolks= buch fagt: "Er nahm Ablerflügel an fich und wollte alle Gründe im himmel und auf Erden erforschen." "Ihm war, wie den Rie= fen, davon die Boeten dichten, daß fie die Berge zusammentragen und wider Gott friegen wollten!" Mußte nicht dieser neue Geist, der in Lessing und seinem Zeitalter aufsgegangen war, von diesem Magus der deutschen Bolkssage unwillkürlich ergriffen und angezogen werden? Mußte er diesem Bilde gegenüber nicht sich selbst zurusen: de te kabula narratur? Hier Geist von deinem Geist, Leben von deinem Leben! Du bist es selbst! Das Feuer, das diesen Faust durchglüht, ist göttlicher Abkunst! Das Prometheische ist nicht diabolisch!

In ihren Sagen spiegeln sich die Zeitalter. Zett ift die neue Zeit gekommen, welche Lessing heraufsührt, auch eine Zeit geistiger Wiedergeburt; sie schaut mit den hellsten Augen, die sie hatte, mit Lessings Augen, in den Spiegel der Faustsage, und die Züge des Magus verwandeln sich. Wie Lessing seine Aufgabe faßte, ist klar; nicht ebenso klar ist, wie er sie löste. Die Zeit harrt der Lösung in einer neuen Faustdichtung, es steht in den Sternen des deutschen Geistes seit lange geschrieben, daß diese Dichtung eine seiner größten poetischen Thaten werden soll, einer seiner herrlichsten Triumphe. Um den Magus der alten Bolkssage im Geiste der neuen Zeit zu gestalten, mußte der größe Magus unserer Poesie kommen, dem es ges

geben war, Menschen zu formen nach seinem Bilde. Als Lessing auf den Faust hinwies, war Goethe ein Knabe von zehn Jahren. Noch ein Jahrzehnt, und der Zeitpunkt naht, wo in ihm der Gedanke der Faustdichtung zu gähren beginnt. Wir sehen voraus, wohin der neue Zug, der die umzugestaltende Sage schon ergriffen hat, das Gedicht treiben wird. Jenes Wort muß erfüllt werden, das bei Lessing die himmlische Stimme den Teuseln zurust: "Ihr sollt nicht siegen!" Am Schlusse des goetheschen Gedichtes triumphiren die Engel, welche den unsterblichen Faust emportragen:

Gerettet ift bas eble Glieb Der Geisterwelt vom Böfen, "Ber immer strebend sich bemuht Den können wir erlösen."





# University of Toronto Library

DO NOT REMOVE THE CARD FROM THIS POCKET

> **Acme Library Card Pocket** Under Pat. "Ref. Index File"

Made by LIBRARY BUREAU

